
العدد ٧14 | يناير-فبراير 2026



شركة الزيت العربية السعودية )أرامكو السعودية( - الظهران

رئيس أرامكو السعودية، كبير إدارييها التنفيذيين
أمين حسن الناصر

 النائب التنفيذي للرئيس للموارد البشرية والخدمات المساندة
نبيل عبدالله الجامع

النائب الأعلى للرئيس للاتصال المؤسسي
خالد عبدالوهاب الزامل

نائب الرئيس لأعمال الاتصال والمواطنة المؤسسية
حسين نبيل حنبظاظة

مدير إدارة المحتوى وقنوات الاتصال
سامر أسامة عبدالجبار

رئيسة قسم قنوات الاتصال بالوكالة
سارة جهاد الكاظم

الناشر

رئيس التحرير: مصلح جميل الخثعمي
شؤون التحرير والقنوات المساندة: عدنان المناوس، قيس عبداللطيف، أسامة بوجبارة، 

سعود الدعيج، حسام نصر 

 ISSN 1319-0547 ردمد

•  ما ينشر في القافلة لا يعبِّرِ بالضرورة عن رأيها.
•  لا يُُسمح بإعادة نشر أي من موضوعات أو صور القافلة إلا بإذن خطي من إدارة التحرير.

•  لا تقبل القافلة إلا أصول الموضوعات التي لم يسبق نشرها بأية وسيلة من وسائل النشر.

تابعونا

طباعةتحرير وإخراج

 شركة الزيت العربية السعودية )أرامكو السعودية(، 
 شركة مؤسسة بموجب المرسوم الملكي رقم م/8 

 وتاريخ 1409/04/04هـ، وهي شركة مساهمة 
بسجل تجاري رقم 2052101150، 

 وعنوانها الرئيس ص.ب. 5000، الظهران، 
 الرمز البريدي 31311، المملكة العربية السعودية،
 ورأس مالها 90,000,000,000 ريال سعودي

مدفوع بالكامل.

توزع مجانًًا للمشتركين
العنوان: أرامكو السعودية ص.ب 1389 الظهران 31311 المملكة العربية السعودية

البريد الإلكتروني:
Alqafilah@aramco.com

الموقع الإلكتروني:
Qafilah.com

 لطلبات الاشــتراك الخاصة باســتلام الأعداد المطبوعة من مجلة القافلة، 
 ولإلغاء اشــتراكك أو تحديث البيانــات الخاصة به، يُُرجى التواصل معنا عبر

alqafilah@aramco.com :البريد الإلكتروني للمجلة

مجلة ثقافية منوعة تصدر كل شهرين
المجلد 75 | العدد 714 | يناير - فبراير 2026

يتناول ملف العدد "المنارة" 
بموقعها الشاعري بين البر 
والبحر، وفرادتها المعمارية 

وأناقتها الفنية، ويتحدث عن 
تطورها عبر قرون وتأثيراتها 

الثقافية المختلفة.
الصورة لمنارة لا جومين على 

الساحل الغربي لفرنسا، 
التُُقطت عام 2016م، خلال 

عاصفة وصل خلالها ارتفاع 
الأمواج لأكثر من 15 مترًًا.

Getty Images :الصورة



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  01

يتحركُُ العالمُُ من حولنا اليوم بإيقاعٍٍ متسارعٍٍ، لا يمنحنا ترف 
الانتظار أو التقاط الأأنفاس. إنَّّ سرعة التحولات التي نشهدها 

اليوم مع مطلعِِ العامِِ الجديد 2026م، تتجاوز حدود التطور 
التقني لتصل إلى إعادة صياغة المفاهيم التي استقَرَّت في الوعي 

البشري لقرونٍٍ. فالتغيُُّر لم يَعَُُد نموًًا تدريجيًًا، وإنما هو قفزاتٌٌ 
كبرى تجعل من أدوات الأأمس تبدو كآثارٍٍ تاريخيةٍٍ.

وبالحديثِِ عن التحولات الكبيرة، تبرزُُ قضيةُُ "الكتابةِِ في عصر 
الذكاء الاصطناعي" بوصفِِها واحدةًً من أكثرِِ الأأسئلةِِ إلحاحًًا في 

وقتنا الراهن. هل يمكنُُ للآآلةِِ، ببراعتِِها التقنية، أن تستبدل أصالة 
ما تخطُُّه أيدي الكتّّاب؟ وهل سنعيش في عالمٍٍ يتلاشى فيه 

نساني؟  الصوتُُ الإإ

إنَّّ ما يمكننا الرهانُُ عليه اليوم في ظل هذا التحوُُّل، يتركّّزُُ حولََ 
نساني؛ ذلك الجوهرُُ الذي ينبثقُُ من التجربة،  بداع الإإ جوهرِِ الإإ

ومن الذاكرةِِ المثقلةِِ بالتفاصيلِِ الدقيقة. وإن كانت الكتابةُُ 
نسان  هي نبضُُ الروحِِ وتجلي الهوية، وهي الأأثرُُ الذي يتركهُُ الإإ
خلفه؛ ليدلَّّ على عبورهِِ الفريد في هذا الوجود، فإن التمسك 

نسـانية في ظلِِّ تدفُُّق النصوص  بها، بوصفها أهم المنجزاتِِ الإإ
المولّّدة آليًًا، صار ضرورةًً قُُصوى؛ لتبقى الكلمةُُ المكتوبةُُ بوعيٍٍ 

بشريٍّّ كاملٍٍ هي المنارة التي تحمي المعنى من الغرقِِ في محيطِِ 
التكرارِِ والتشابه.

ونقرأ في تفاصيل هذا التحوُُّل الذي يطُُولُُ الجوهرََ ويمتدُُ ليُُعيدََ 
تشكيلََ المفاهيم التي ظُُنَّّت يومًًا أنها ثوابت لا تقبل الجدل. فمن 
كان يتخيّّل أن تصل رواية مصوّّرة )كوميكس( إلى القائمة الطويلة 
لجائزة "المان بوكر"! ما يجسّّد انزياحًًا تاريخيًًا في مفهوم "الأأدب 
لٍٍّدُّ مستمرٍٍ؛  الجاد". لقد اهتَزَّت القوالب الراسخة وهي في حالة تب
فما كان يُنُظر إليه بوصفه فنًًا هامشيًًا أو أقل رصانةًً، باتت النظرة 

إليه اليوم مختلفة.

وفي إطار النظرة الفاحصة للتغيّّرات والتحوّّلات، جاء اختيارُُ 
"المنارة" لتكون هي موضوع ملف العدد، في محاولةٍٍ للبحث 

عن مرجعية صلبة وسطََ رمالٍٍ متحركة. المنارةُُ البناء الذي يُرُسل 
الضوء دليالًا للبحّّارة في عُُرْضْ البحر، والرمز للصمود والوقوف 

في وجه العواصف العاتية. 

إن "القافلة"، وهي تفتتح دورةًً جديدةًً من عمرها، تقدّّم دعوةًً 
، والتقاطِِ الأأنفاسِِ وسطََ هذا الركضِِ العالمي  للتوقفِِ قليالًا
المستمر. لنتأمل معًًا هذا العالم الذي يتغيّّر أمام أعيننا، 

نساني الذي يظلُُّ الركيزة التي تقوم  بداع الإإ ونحتفي بجوهر الإإ
عليها كل قصةٍٍ.

رئيس التحرير

العالم يتغيََّر سريعًًا من حولنا

كلمة



89 50
أدب وفنون

رحلة الأغنية السعودية  	| 	23 
محمود المسعدي.. امتحانُُ الأيقونة 	| 	28

رأي ثقافي: الترجمة: في الإعادة والتشارك | 	31 
الكوميكس: كيف تتحول الصورة إلى نقد فكري؟ 	| 	32

	 السيرة الذاتية.. متعة المعرفة والتلصص والاستئناس  	| 	36
بخبرات النجوم 		

ملامح الأشقاء في الروايات العائلية | 	39   
المهرجانات السينمائية بين توجيه الجمهور والتوجّّه إليه | 	43

شعر: مهذل الصقور  | 	48
ضوء: الحِِسّّ التوثيقي في أعمال معاذ العوفي.. الطبيعة صِِنو | 	50 

الحضارة وليست نِِدًًّا لها       		

قبل السفر

كتب عربية ومترجمة 	| 	04
	كتب من العالم | 	06

مقارنة بين كتابين 	| 	09
أكثر من رسالة: إيطاليا التي تكتبنا   | 	08

أكثر من رسالة: كيف ينقذنا الأدب من  	| 	09
المعرفة الاستهلاكية؟ 

استطلاع: مشاهدة الأفلام بين المنزل  	| 	10
وقاعات السينما    		

|     قول في مقال: هدايا صغيرة أكبر من  	12
نظرية موس

القضية

الذكاء الاصطناعي وتآكل اللغة 	| 	١3



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  03

4878

13

علوم

جرائم الدماغ.. عندما يسرق التلف  	| 	56 
العصبي حرية الاختيار 		

مجهر: من الاستدلال إلى الفهم  | 	60
التشارك مع الميكروبات لإنقاذ الكوكب | 	61 

العلم خيال: حين يرحل القمر   	| 	64
الشيخوخة.. من حتمية بيولوجية 	| 	66 

إلى هدف علاجي 		

آفــاق

نجوم ميشلان... حكاية دليل المطاعم الراقية 	| 	70
من فرنسا إلى العالم 		

	 الألعاب النارية.. لغة عالمية من الضوء  | 	74
والصوت والتقاليد 		

	حين تهاجر الأقفاص.. حكاية الطيور الغازية | 	78 
عين وعدسة: شفشاون..  أقربُُ مدن المغرب | 	82 

إلى السماء 		
فكرة: عندما نقرأ الكتب في أماكنها 	| 	88 

الملف

|	 المنارة 	89
 



ماذا حدث في مطبخ جون سافوكا؟
قراءة في المكان السينمائي

تأليف: هدى جعفر
الناشر: منشورات حياة، 2025م

يناقش هذا الكتاب تأثير "الدادائية"، فكرًًا وأسلوبًاً، 
في الفن التشكيلي عمومًًا، والتصميم الجرافيكي على 

نحو خاص. فقد مَثَّلت هذه الحركة الفنية توجُُّهًًا 
حداثيًًّا سعى إلى تغيير المََعالِِم الفنية السائدة 

والمستقرة، من خلال التعبير عن طاقاتٍٍ أقرب إلى 
التجريد، رافعةًً شعار "كل شيء لا شيء". 

ن عددًًا  يُشُير باقر باسم فيصل، في كتابه الذي تضَمَّ
من المباحث النظرية والتطبيقية وُُزّعّت على ثلاثة 

هةًً، في المقام  فصول، إلى أن "الدادائية" كانت مُُوَجَّ
الأأول، إلى الاهتمامات الفنية التعبيرية، وهي 

تُعُنى بالجوهر، وكانت تسعى إلى إحداث تغييرٍٍ 
حقيقي، لكنها لم تُفُهََم في بداياتها، شأنها شأن 

المؤلف دراسة تحليلَيَّة لاثنين وثلاثين ملصقًًا من 
أعمال المُُصمّّمين الجرافيكيين العالميين، الذين تبَنَّوا 
هذا النمط الفني، مثل: "ديفيد كارسون" و"لودريس 

زوليزي" و"كيلين هاتاناكا" في الفترة ما بين عامي 
1922م و2019م، الذين اعتمدوا على التِِّقنيات 

الرقمية المعاصرة في محاكاة الفكر والأأسلوب 
"الدادائي". وقد ضَمَّ الكتاب ملحقًًا لجميع الأأعمال 

المدروسة؛ حتى يتسنى للقارئ العادي فهم التحليل 
المرتبط بكل نموذج.

ل إليها المؤلف،  ومن ضمن النتائج التي توَصَّ
أن الأأسلوب "الدادائي" في التصميم الجرافيكي 
د عبر استعمال الغرابة، وغير  المعاصر قد تجَسَّ
المألوف، والتفكيك والتوزيع الغريب للعناصر، 

واستخدام تقنية "الفوتومونتاج" لدمج الواقع 
والخيال، مع تداخُُل الصور والأألوان؛ بهدف توضيح 

الأأفكار المُُتبايِِنة للملصقات. وأدى استخدام تقنية 
"الكولاج" المعاصرة إلى إعادة بناء الأأفكار وحياكتها 

باستخدام الكمبيوتر من أجل جذب المتلقي 
والتأثير فيه، وهو الأأمر نفسه الذي تحقّّق من خلال 

استخدام النصوص والحروف والكلمات عشوائيًًّا، 
وكذلك عبر استخدام الصور بوصفها أداة يُعُبّّر بها 
الفنان "الدادائي" عن التداخُُل بين الزمان والمكان، 
والجمع بين لحظتي الحاضر والماضي، والربط بين 

ما هو حقيقي وما يندرج في عالم الأأحلام. 

نزعات الَتَّحرُُّر من القيود الاجتماعية في ذلك العصر 
الذي ظهرت فيه. وبخاصة أنها تمرّدّت على العقل، 

وناقضت المنطق، بل تجاهلت ا�لأُسُس الفنية 
القيِِّمة، بما فيها ا�لأُسُس المرتبطة بعِِلم الجمال.

أما عن تمثُُّلات "الدادائية" في التصميم الجرافيكي 
المعاصر، وهو الموضوع الرئيس للكتاب، فقد أجرى 

الدادائية وتمثُُّلاتها في التصميم
الجرافيكي المعاصر

تأليف: باقر باسم فيصل
الناشر: دار خطوط وظلال، 2026م

يتضمن الكتاب سبعة فصول ناقشت أهمية المكان 
السينمائي، والأأماكن التي تُفُتح وتُخُتم بها الأأفلام، 

والدلالات النفسية للأأماكن، وعلاقتها بأسماء 
الأأفلام، وتستعرض الأأماكن الطبيعية والمتحركة، 
والأأجزاء المُُكوِِّنة للبيوت. كما تناولت الحديث عن 

الأأفلام التي تُوُصف بأنها تدور في مكان واحد 
انطقًًلاا من فِِلم "12 رجالًا غاضبًًا" للمخرج الأأمريكي 

"سيدني لوميت"، عُُرض عام 1957م؛ إذ اختارت 
المؤلفة عنوان عملها من مكان محدد ورد ذكره به، 
يطالي "جون سافوكا" الذي  وهو مطبخ الصبي الإإ
يتمحور الفِِلم حوله؛ إذ يُتُهم بقتل أبيه. وتشير 
هدى جعفر إلى أن هذا المطبخ له دلالته؛ لأأنه 

ارتبط بالحالة العاطفية للبطل، فهو المكان الذي 
جرى فيه التحقيق معه، وشهد انهياره، وحمل دليل 

براءته أيضًًا، ومع أن لا أحد من المشاهدين قد رآه، 
كما لم يَرََهَ المخرج، ولم يَرََهَ "سافوكا" نفسه، "فإننا 

رأيناه جميعًًا"؛ لأأنه موجود في صُُلب القصة. 

تؤكد المؤلفة أنه مع تصنيف بعض النقّّاد لبعض 
الأأفلام بأنها ذات مكان واحد، فإن ذلك يُعُدُُّ 

ا، و"ينسف السينما من  أمرًًا مستحيالًا نظريًّاً وعملّيًّ
أساسها"؛ لأأنها "قائمة على الحركة في المكان، عبر 
زمنٍٍ معينٍٍ، فإن كان المكان واحدًًا فقط، فلا حركة 

إذًًا، وإذا انعدمت الحركة، فلا فِِلم هناك". وهكذا، 
يستدعي كل مكان يظهر على شاشة السينما أماكن 

أخرى نظيرة ترتبط به أو تُنُاقضه، فليس ثمّّة "مكان 
معزول أو مقصي أو مستقل".

ولعل أبرز ما يميز هذا الكتاب استعراض مؤلِِّفته 
التحليلي الذي قدّّمته بمسحة فلسفية واضحة 

لطبيعة الأأدوار التي تؤديها الأأماكن العلوية 
والسفلية، والمغلقة والمفتوحة، والفارغة 

والمزدحمة، وتوظيفها في حبكة كل فِِلم. إضافة 
ته هدى جعفر "الأأمكنة المُُغتالة"،  إلى ما سَمَّ
وقصدت بها الأأماكن السينمائية التي يُنُتهك 

أمانُهُا بعشرات الطرائق، وكل طريقة منها تحمل 
احتمـالات كثيرة تتشَكَّل وفقًًا لها قصص الأأفلام. 

كتب عربية ومترجمةقبل السفر

تطرح الناقدة السينمائية هدى جعفر، في هذا 
الكتاب مجموعةًً من الأأسئلة، منها: هل يوجد مكان 

في الأأفلام يجذب المشاهدين أكثر من سواه؟ 
؟ وأين يبدأ المكان  وما المكان في السينما أصالًا

المقصود وأين ينتهي؟ ونجحت في الإإجابة عنها 
عبر سرد سلسٍٍ ينقل خيال القارئ إلى أمكنة متنوعة 

ا. ضمها 468 فِِلمًًا عربيًًّا وأجنبّيًّ



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  05

صدرت الطبعة الأأصلية لهذا الكتاب في عام 
1986، وهو يُعُد دراسة محورية تستكشف 

التحولات الاجتماعية والاقتصادية للمجتمعات 
الرعوية في المشرق العربي، وتحديدًًا في سوريا 
ولبنان وشمال الجزيرة العربية، ويمتد على 272 

صفحة مقدمًًا وثيقة أكاديمية وشهادة حية تستند 
إلى بحث ميداني. 

يفنِِّد الكتاب الصور النمطية التي تصوِِّر البدو 
كبقايا ماضٍٍ منقرض، ومؤكدًًا على مرونة الثقافة 

البدوية وقدرتها على إعادة ابتكار أساليب العيش. 
وتعتمد المؤلفة على منهجية أنثروبولوجية دقيقة 
لترسم لوحة حية لتاريخ البدو؛ حيث يبدأ الكتاب 

بين الرحّّل والحضر والتحالفات القبلية، مفككًًا 
بذلك الثنائية القديمة بين البدو والحضر. أما 

الفصل الرابع، فيركز على رمزية الجمل في الحياة 
الأأسرية التقليدية، مُُصوِِّرًًا إياه كرمز للاستقلال 

والترابط الاجتماعي. 

التحول المركزي الذي يدرسه الكتاب يتجسد في 
الفصل الخامس، الذي يفحص دور الشاحنة 

بوصفها رمزًًا لدخول الحداثة، حيث تبرز المؤلفة 
كيف أحدثت الشاحنة ثورة في التنقل والتجارة، مما 
أتاح للبدو الاستمرار في الرعي المتنقل بكفاءة أعلى 
على الرغم من تحديات الحدود الحديثة والاندماج 

في الاقتصاد النقدي، مدعومة برسوم بيانية 
وإحصاءات اقتصادية. والأأهم أن الكتاب يرصد 

عملية "إعادة التفسير الثقافي للرمزية"؛ حيث ورثت 
الشاحنة المعنى الرمزي للجمل )القوة والاستقلالية(، 
مما يثبت قدرة الثقافة البدوية على "هضم" أدوات 

العصر الحديث لخدمة قيمها الجوهرية. 

ويؤكد الكتاب أن الهوية البدوية انتقلت إلى "فضاء 
الشبكة"، حيث تُرُقمن آليات التضامن القبلي مثل 

طلب المساعدة عبر تطبيقات الهاتف، مما يضمن 
استمرارية أنماطهم الاجتماعية التقليدية بأحدث 

أدوات العصر. يبقى "من الجمل إلى الشاحنة" عمالًا 
مهمًًّا لفهم قصة الحداثة في الشرق الأأوسط.

بتتبع نشأتهم وتطور حياتهم الرعوية في فصله 
الأأول، ثم ينتقل في الفصل الثاني إلى استعراض 
تأثيرات الاستعمار وتقسيمات الحدود كـ"سايكس-

بيكو" على استقرار أوضاعهم. 

ويغوص الفصل الثالث في الديناميكيات 
الاجتماعية، موضحاًً العلاقات المعقدة والتكاملية 

من الجمل إلى الشاحنة
تطوّّر حياة البادية في شمال الجزيرة العربية

تأليف: داون تشاتي
ترجمة: بندر الحربي 

الناشر: دار الرافدين، 2025م

يروي الكتاب "حكايات" قد تبدو للوهلة الأأولى 
غير مترابطة، لكنها تنطلق من فكرةٍٍ مركزية 

مفادها أن ثمّّة خطرًًا بات يُهُدِِّد المنتمين إلى 
ن من زرع  ته تمَكَّ هذا العالم الرقمي، ولشَِِدَّ

يمان بوجود المستقبل.  الشك حول إمكان الإإ
والمستقبل، من منظور المؤلف، يعني تقاسُُم 

البشر قصصًًا ينسجون عبرها أحلامهم في 
حياة أفضل. ولكنه يرى أن وسائل التواصل 
الاجتماعي، التي تكون للخبرة الفردية فيها 

يحاول الكاتب الأأيسلندي بيرجور إبي، أن يلفت 
الانتباه بطريقةٍٍ تتماشى مع مضمون كتابه من 

صفحته الأأولى التي جاءت تحت عنوان "تنويه". 
في ثناياها يُعُلن ترحيبه بكل قارئ مُُحتمََل؛ 

شريطة أن يكون إنسانًاً "من لحمٍٍ ودمٍٍ"، وذلك 
بأن يُبُرهن أنه ليس روبوتًاً عبر الضغط على مربعٍٍ 

يَبَرُُزُُ وسط الصفحة، وهو المربع الشهير الذي 
لكترونية،  يعرفه جميعُُ مستخدمي المواقع الإإ

الذي يأذن لهم عند التأشير عليه بولوجها. 

ولا تُقُلِِّل طرافة هذا المدخل من جدية الأأفكار 
المطروحة في هذا العمل الذي يمكن عََدُُّه 
مراجعةًً دقيقة لما أحدثه تطوُُّر التكنولوجيا 

الرقمية من تغييراتٍٍ عميقة طالت المجتمعات 
نسانية على تنوُُّعها.  الإإ

سكرين شوت
رؤية فلسفية للحياة  

تأليف: بيرجور إبي
ترجمة: ياسمين سلطان 
الناشر: العربي، 2025م

الأأهمية القصوى، جعلت مستخدميها لا يرضََون 
بفكرة الاختلاف، وأفضت إلى حالة من العزلة بين 
جدران صماء "حيث لا نسمع إلا صدى أصواتنا، 

ولا نُمُيز إلا خطوط أيدينا". 

وهكذا، يُعُلِِن المؤلف أن المستقبل "سُُلِِب من 
بين أيدينا"، وتوقفت النبوءات بشأنه. لكنه، مع 
يمان بوجوده،  ذلك يؤكد أنه لا يزال متمسكًًا بالإإ
فهو لم يصبح بعدُُ سرابًاً، بل "توارى في مكانٍٍ 

ما، حيث يستقر أسفل كومةٍٍ من الغبار". ويُوُضِِّح 
أنه من أجل استعادة هذا المستقبل، فلا بدّّ من 

، وهذا لن  فهم عالمنا في لحظته الراهنة أوالًا
يحصل إلا بالغوص في تاريخ تطوُُّر التكنولوجيا 

، تطوُُّر  الًاَوَّ نفسها. لذلك نجده يناقش، مُُط
السيارات لفهم فلسفتها وحدود تأثيراتها، وهي 

التي غَيَّرت وجه العالم مع اختراعها، مقارنًاً بينها 
وبين الوضع الرقمي الذي تحياه مجتمعاتُنُا. فمثل 
هذه المقاربات التي تتخذ شكل "سكرين شوت"، 

بحسب ما يشير الكاتب، هي ما نفتقر إليه في 
عصرنا؛ لأأنها تُظُهِِر الصورة الكبرى لعلاقة الجنس 

البشري بالتكنولوجيا على مدار التاريخ، وتُسُلِِّطُُ 
، يُمُكنها  الضوء على تفاصيلها كافة. ومن ثََمَّ

المساعدة في فهم عالمنا الرقمي الحالي، الذي 
مع أنه يشعُُّ بالمعلومات، "لا يزال مُُعتمًًا". 



أصول الكفاءة 
The Origins of Efficiency by Brian Potter

تأليف: برايان بوتر
Stripe Press ،الناشر: 2025م

على مدار صفحات الكتاب، يعرض هيرتزوغ مجموعة 
من الأأمثلة التاريخية والمعاصرة التي تكشف عن 

تعقيدات الحقيقة وطبيعتها المتنازع عليها. بدءًًا 
من خداع الرومان في معاركهم، مرورًًا بظاهرة 

"قرى بوتيمكين"، وهي القرى الزائفة التي شُُيّّدت في 
القرن التاسع عشر بأمر من القائد العسكري الروسي 

غريغوري بوتيمكين، لإإخفاء الأأوضاع المتردية في 
مبراطورة كاترين  شبه جزيرة القرم في أثناء زيارة الإإ

الثانية، ووصوالًا إلى فضائح العصر الحديث، 
مثل منصات تداول شركة إنرون الوهمية؛ إذ أَدَّى 

موظفو الشركة مشاهد تمثيلية متقنة على أرضيات 
تداول خالية لخداع محللي "وول ستريت" في 

أواخر تسعينيات القرن الماضي. كما يتناول انتشار 
الفيديوهات المزيفة بعمق وتفصيل، ليشكِِّل بذلك 

خريطة معقدة تتداخل فيها الحقيقة مع الزيف.

باختصار، يدمج الكتاب بين الرؤية الفنية لهيرتزوغ 
وتفكيره العميق حول تحديات العصر الحديث، 

حيث يذكّّرنا دائمًًا بأن الحقيقة ليست نقطة نهاية، 
بل هي مسار مستمر وحيوي يشكّّل جوهر إنسانيتنا 
ويحفّّزنا على الاستكشاف الدائم والتجديد الفكري. 

نسانية؛  الكفاءة هي القوة التي تُحُرك الحضارة الإإ
فهي السبب في انخفاض معدلات المجاعة بشكلٍٍ 

لمام بالقراءة والكتابة،  كبير، وارتفاع معدلات الإإ
وتحسين متوسط الأأعمار والحالة الصحية، مقارنةًً 

بفترات ما قبل الثورة الصناعية. ولكن، من أين تأتي 
نتاج؟ التحسينات في كفاءة الإإ

في هذا الكتاب، يرى الكاتب برايان بوتر أن 
نتاج  نتاج؛ أي إيجاد طرق لإإ تحسين كفاءة الإإ

السلع والخدمات في وقتٍٍ أقصر، وبجهدٍٍ أقل، 
وباستخدام موارد أقل، هو القوة الدافعة وراء 

بعض أكبر التغييرات وأهمها في تاريخ البشرية. 
نتاجية"، ولكن  يُطُلق الاقتصاديون عليه "اسم الإإ

بوتر يختار الكفاءة بوصفها عدسةًً أوسع لفهم 
معناها الحقيقي وكيفية تحقيقها بشكل محدد أكثر.

شارة إلى أن لكل شيء عملية إنتاج  يبدأ بوتر بالإإ
تتضمن المواد والأأفعال والإإجراءات والأأشخاص، 

وبالطبع التقنية، سواءًً كان ذلك لتنظيف منزل، أو 
إدارة مطعم، أو تصنيع سيارة. فالكفاءة تنبع من 

مجموعة تعديلات متناغمة بين كل هذه العناصر، 
وليس من اختراع أو تقنية واحدة. يقدّّم بوتر 

استكشافًًا مُُعمّّقًًا لكيفية إنتاج عالمنا "للوفرة" التي 
"حررتنا من حياة الكدح شبه الدائم"، ويكشف آلية 
نتاج من خلال إلقاء الضوء  عمل مختلف عمليات الإإ

على تصميم الكفاءة؛ فيُُحلّّل مجموعة متنوعة 

نتاج المبكر للمسامير،  من الأأمثلة، بما في ذلك الإإ
والكتب، والمصابيح الكهربائية، والسيارات. على 

سبيل المثال، نكتشف أن قصة البنسلين، "الدواء 
المعجزة" الذي قلّّل الوفيات الناتجة عن الأأمراض 

المعدية في ساحات المعارك خلال الحرب 
العالمية الثانية بنسبة 80%، تتجاوز مجرد لحظة 
اكتشاف اختبرها ألكسندر فليمنغ؛ إذ إن الزيادة 
نتاجية لهذا الدواء وتصنيع  الهائلة في الطاقة الإإ

ملايين الجرعات بدالًا من كميات ضئيلة لعدد قليل 
من الناس، لم تحدث بمجرد اكتشاف فليمنغ 

لهذا الدواء، بل جاءت بعد تظافر جهود العلماء 
نتاجية.  ولسنوات طويلة لتحسين الكفاءة الإإ

يروي بوتر مجموعة الأأفكار والتقنيات والتجارب، 
التي ابتكرها روّّاد كفاءة إنتاج عقار البنسلين 

المجهولين، والتي أنقذت أرواحًًا كثيرة بفضل وفرة 
المضادات الحيوية.

يحثّّ هذا الكتاب القَرَّاءََ على التفكير النقدي 
في الاتجاهات المجتمعية الحالية، ويدعو إلى 

الالتفات إلى الجوانب السلبية المحتملة للكفاءة 
المُُفرطة، مثل: التدهور البيئي، والتفاوت 
بداع. كما يدعو إلى  الاجتماعي، وفقدان الإإ

فهم أدق يُوُازن بين الكفاءة وقيم أخرى، مثل: 
نسانية. الاستدامة والكرامة الإإ

كتاب
مستقبل الحقيقة 

 The Future of Truth by Werner Herzog,
  translated by Michael Hofmann

تأليف: فيرنر هرتزوغ
ترجمة: مايكل هوفمان

Penguin Press ،الناشر: 2025م

وعلى الرغم مما تحمله من تحديات، وما يرافقها من 
أوهام وتحريفات، فإنها تبقى مسعى ضروريًاً. يرفض 

هيرتزوغ التصوُُّر التقليدي للواقعية في الأأفلام 
الوثائقية، المعروفة بـ"سينما الحقيقة"، ويصفها 

بأنها تشبه "حقيقة المحاسب"؛ أي نوع من الحقيقة 
التي تركّّز على الأأرقام والبيانات الحسابية والعقود 

المالية والوثائق الرسمية، التي تفشل في التعبير عن 
الحقائق العميقة التي تنبع من المشاعر والتجارب 

نسانية الداخلية. بل أكثر من ذلك، فهو يقول إن  الإإ
بداعي قد تكون  بعض درجات الخداع أو التلاعب الإإ
ضرورية لكشف المعاني الأأعمق التي تتجاوز الوقائع 

البسيطة.

كتب من العالمقبل السفر

يبدأ صانع الأأفلام والكاتب الأألماني فيرنر هيرتزوغ 
كتابه المؤلف من 128 صفحة بتقديم مفهوم 

الحقيقة، ليس بوصفه هدفًًا ثابتًًا يمكن الوصول 
إليه، بل رحلةًً غامضةًً تخوضها الروح عبر "غابة 

شاسعة من الظلام". تمنح هذه الرحلة الحياة عمقها 
نسان عن باقي الكائنات الحية.  ومعناها، وتُمُيز الإإ



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  07

ر  الأأطعمة مجرد المعالجة الفائقة التقليدية، فتُُحَضَّ
بعناية دقيقة لتعزيز ملمسها وقوامها ولونها ونكهتها، 
بحيث تحتوي على مزيج غني من الدهون والسكريات 

والأأمحلا، وهو ما يجعلها ذات طاقة عالية وقيمة 
غذائية منخفضة، ويصعب مقاومتها. في ذلك الوقت، 

لم يكن كيسلر يصف هذه الأأطعمة بأنها مسببة 
دمان، لكن مع تطوُُّر أنواع جديدة من أدوية فقدان  للإإ
الوزن، باتت آليات إدمان الطعام أكثر وضوحًًا. يقدّّم 

كيسلر في كتابه الجديد "النظام الغذائي.. الأأدوية 
والدوبامين"، شرحًًا علميًًا مبسطًًا لهذه الفرضية التي 

دمان. تربط بين الطعام وسلوك الإإ

مة تصميمًًا فائقًًا في أنظمة المكافأة  تؤثر الأأطعمة المصَمَّ
في الدماغ ومسارات الدوبامين العصبية، وتؤدي إلى 

تغيّّرات في الهرمونات التي تنظّّم استجابة الجسم 
للسكر في الدم وتضعف إشارات الإإحساس بالشبع. 
يؤدي ذلك إلى تقلبات مزاجية، ورغبة قوية لا يمكن 

مقاومتها، وإلى استهكلا زائد للطعام. وعندما نستمر 
في تناول هذه السعرات الحرارية بإفراط، لا تتراكم 

ل إلى "دهون سامة"  الدهون تحت الجلد فقط، بل تتحَوَّ
في أعضاء حيوية، مثل: الكبد والقلب والبنكرياس، وهو 

صابة  ما يُعُرقل إنتاج الأأنسولين ويزيد من أخطار الإإ
بأمراض القلب والسكتة الدماغية والسكري.

يؤدي الدوبامين دورًًا مهمًًا أيضًًا في تكوين الذاكرة، 
فحينما يمنحنا تناول الأأطعمة السريعة مكافأة دوبامينية 

شارة  خلال فترات التوتر، يحتفظ الدماغ بهذه الإإ
ويحفزنا على تكرار هذا السلوك، ما يؤدي بسرعة إلى 

اعتياده. يرى كيسلر أن الأأطعمة السريعة أصبحت 
بمنزلة "السجائر الجديدة"، مؤكدًًا أن حل مشكلة 

       

يتناول كلٌٌّ من الكاتبََين ديفيد كيسلر وستيوارت غيلسبي 
الأأسباب الجذرية لأأزمة السمنة في كتابين صدرا حديثًًا، 

أحدهما يقدّّم فهمًًا علميًًا معمّّقًًا للأأزمات الصحية 
الشخصية الناجمة عن أنماط الغذاء الحديثة، والآآخر 

يُطُلق دعوة للعمل الجماعي الضروري لمنع هذه 
الأأزمات وضمان العدالة الغذائية على مستوى العالم. 

كان ديفيد كيسلر، الكاتب والمفوض السابق في إدارة 
الغذاء والدواء الأأمريكية، قد سطَلَّ الضوء في كتابه 

فراط في الأأكل" )2009م( على  الأأكثر مبيعًًا "نهاية الإإ
التأثيرات العميقة والسلبية للأأطعمة التي يصفها 

مة بشكل فائق" في صحتنا. تتجاوز هذه  بـ"المصَمَّ

الأسباب الجذرية
لمشكلة السمنة

النظام الغذائي
الأأدوية والدوبامين: العلم الجديد لتحقيق وزن صحي

 Diet, Drugs, and Dopamine: The New Science of
Achieving a Healthy Weight by David Kessler

تأليف: ديفيد كيسلر
  Flatiron Books ،الناشر: 2025م

صراع الغذاء
من النهب والربح إلى الناس والكوكب  

 Food Fight: From Plunder and Profit to People
 and Planet by Stuart Gillespie

تأليف: ستيوارت غيلسبي
   HarperCollins Publishers ،الناشر: 2025م

1

2

رادة للحد  السمنة لا يمكن أن يعتمد فقط على قوة الإإ
من السعرات الحرارية، بل يتطلب تطبيق نهج شامل 
دمان بطريقة تشمل استخدام أدوية إنقاص  لعلاج الإإ

الوزن خلال فترة إعادة التأهيل الأأولى، وذلك لأأن هذه 
دمان التي تُسُيطر على اتخاذ  ف من دوائر الإإ الأأدوية تُخُّفِّ
القرارات العقلانية، تليها تغييرات في نمط الحياة وعلاج 

نفسي للحفاظ على وزن صحي ومستدام.

أما الجانب الاقتصادي والدوافع التي أوصلتنا إلى هذه 
الحالة، فهي محور كتاب المتخصص في الشؤون 

الغذائية ستيوارت غيلسبي "صراع الغذاء"، الذي يرى 
النظام الغذائي العالمي الحالي متشابكًًا مع أزمات 

متتالية: انتشار وباء السمنة وتفشي سوء التغذية في 
الوقت نفسه، وتدهور المناخ، وفقدان التنوُُّع البيولوجي، 

والفقر، وعدم المساواة. يقول غيلسبي: إن الطعام 
أساس الحياة، لكن نظامنا الغذائي الحالي يهدّّد صحتنا. 

فقد صُُمِِّم هذا النظام في عصر مختلف ولأأهداف 
مختلفة؛ إذ كان الهدف الرئيس إنتاج كميات كبيرة من 

الأأطعمة الرخيصة لمنع المجاعات. غير أنه اليوم أصبح 
السبب الرئيس وراء زيادة معدلات السمنة وتدهور 
الصحة، إضافة إلى إسهامه في أزمة المناخ. لذلك، 

بات من الضروري إعادة تشكيل هذا النظام ليتمكن من 
توفير التغذية الملائمة لجميع سكان العالم الذين تجاوز 

عددهم ثمانية مليارات، بالإإضافة إلى حماية كوكبنا.

من منظور القوى والسلطة، يعرض غيلسبي تطور إنتاج 
الغذاء عبر ثلاثة أنظمة: الاستعمار، والحرب الباردة، 

والنظام الحالي. في الأأولى، كان النظام استغلاليًًا، مبنيًًا 
على العبودية وإفقار صغار المزارعين. وفي الثانية، 

شهد العالم "الثورة الخضراء" التي عملت على تحسين 
البذور واستخدام الأأسمدة والمبيدات المعتمدة على 
الوقود الأأحفوري بكثافةٍٍ. وكانت برامج الدعم الزراعي 

ت إلى فائض في محاصيل محددة، مثل:  أداة سياسية أَدَّ
الذرة، والصويا، والقمح، والسكر، ومنتجات الأألبان 
واللحوم، التي استخدمت بوصفها مكونات رخيصة 

غاثة الغذائية في فترة ما بعد  للأأطعمة المصنعة والإإ
الحرب. أما النظام الثالث الحالي، فيُُهيمن عليه عدد 

قليل من شركات متعددة الجنسيات أصبحت أقوى من 
الدول نفسها في كل قطاع من قطاعات الغذاء.

يركّّز غيلسبي على الحلول المتاحة بين أيدينا، ويُسُلّّط 
الضوء أيضًًا على قصص نجاح من مختلف أنحاء 

العالم، يقودها مواطنون متميزون، وحركات اجتماعية، 
وصانعو سياسات، وساسة. تقدّّم هذه القصص أمالًا 
في أنه من خلال التنظيم والمشاركة والتعلم، يمكننا 

بناء مستقبل غذائي أفضل لأأنفسنا ولأأطفالنا.

باختصار، من خلال هذين الكتابين، تتضح الحاجة 
إلى دمج الفهم العلمي العميق لآآليات أزمة السمنة 

مع الرؤية الشاملة للعمل الجماعي من أجل بناء نظام 
غذائي عادل ومستدام، بحيث يفتح كلٌٌّ من ديفيد كيسلر 

وستيوارت غيلسبي آفاقًًا جديدة تدعو إلى حلول مبتكرة 
تضمن صحة الأأفراد وصحة كوكب الأأرض على حٍدٍّ سواء. 

مقارنة بين كتابينقبل السفر

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  07



إيطاليا التي تكتبنا
هناك بلاد لا نحتاج أن نزورها كي نتورّطّ في سحرها، 
وإيطاليا إحداها، بلد الفنّّ والتاريخ والحضارة، فكأن 

الجمال هو اللغة الرسميّّة لتلك الأأرض.

إنْْ أدهشتني مناظر كاناليتو الفينيسية في لوحاته، 
بدقّّتها التي تشبه نَفَََس المعماري، فإن كارافاجيو 

أخذ دهشتي إلى مستوًًى آخر في لوحته "النرجس"؛ 
هناك، حيث يبدو الضوء وكأنه يفكّّ شفرة النظرة 

الأأولى إلى الذات.

وقد اقتربتُُ من إيطاليا أكثر عبر موسيقى لودوفيكو 
إناودي؛ وتلك المقطوعات التي تترك في الروح رجفةًً 

لا تفسير لها. إالّا أن الأأدب هو الذي فتح لي الباب 
يطالية، فقد شعرتُُ  الأأوسع هناك، في الروايات الإإ

أن إيطاليا لا تكتفي بأن تُرُوى، بل تكتبنا بدورها.

إيلينا فيرانتي، هذا الكيان الشبحي الذي أثار 
العالم بهويته المجهولة، لا يهمّّ من يكون؛ 

فالتخفّّي هنا جزء من صدقها الذي أدركه في 
كتاباتها. أسرتني "رباعية نابولي" منذ الصفحات 

الأأولى؛ ذلك العالم الذي بنََتْْهُُ فيرانتي بلا تجميل 
ولا مراوغة. كتبت عن نابولي ككائن حيّّ، مدينة 

قادرة على تشكيل مصائر مََن يسكنها. وكتبت عن 
تعقيدات الصداقة كأنّهّا ميدان حربٍٍ داخلي، علاقة 

تشبه الحُُمى بقدر ما تشبه العزاء، يتجاور فيها 
عجاب مع الخوف، والنجاة  الحبّّ مع الغيرة، والإإ

مع الخذلان. وكتبت عن الحُُبّّ كما يُعُاش في الظلّّ 
لا كما يُحُكى في الضوء. في روايتها "أيام الهجر" 

، وصفت انكسار الزوجة بطريقة لا يمكن  مثالًا
للقارئ أن يظلّّ محايدًًا أمامها، وكتبت عن الأأمومة 
تحديدًًا بجرأةٍٍ نادرة. كان أثر الشعور بالذنب الناتج 

عن اضطرابات علاقتََي البنوّّة والأأمومة واضحًًا في 
هذه الرباعيّّة، كما كان مكثّّفًًا في أعمال أخرى لها 

كرواية "الابنة الغامضة".

فصاح عن المشاعر المظلمة التي  لا تخشى إيلينا الإإ
نحاول عادةًً دفنها عندما نصبح أمّّهات: الغضب 

أكثر من رسالةقبل السفر

أم من الأأدوار  الذي نحمله في صمت، والَسَّ
الاجتماعية المفروضة، وذلك الشعور الخفيّّ بأننا 

نعيش حياةًً ليست لنا بالكامل. وبهذا هي لا تقدّّم 
بطتٍٍلا ملهماتٍٍ بالمعنى المريح، بل نساءًً يُوُاجهْْن 

أنفسهن قبل أن يواجهن العالم.

بهذا كله تبدو أعمال فيرانتي نوعًًا من الأأدب الذي 
لا يكتفي بأن نقرؤه، بل يقرؤنا، ويضيء زوايا لم 

نكُُن نريد الالتفات إليها. قد يكون الضوء مزعجًًا في 
بدايته، لكنّّه رحيمٌٌ في أثره.

يطالي بأن  ومع نيكولو أمانيتي يذكّّرنا الأأدب الإإ
نسان. قدّّمت  الخوف جزءٌٌ أصيل من حكاية الإإ

روايته "أنا لا أخاف" صورة مؤلمة للعالم حين يُرُى 
بعيني طفل، حيث لا يكون الخوف مجرّدّ إحساس، 

بل بوابة مبكّّرة لاكتشاف حقيقة البشر. إن فقدان 
البراءة لا يعني انتهاء الطفولة، بل بداية الوعي بأن 
الضمير أثقل مما يبدو، وأن الشجاعة ليست غياب 

الخوف، بل القدرة على مواجهة ما لم يعُُد بريئًًا في 
العالم. ففقدان البراءة هو لحظة ولادة جديدة، 
نسان حامالًا  مؤلمة وهادئة في آن، يخرج منها الإإ

بصيرة لا يمكن التراجع عنها.

ومن الخوف، بوصفه اختبارًًا مبكرًًا للوعي، يأخذنا 
إنريكو دي لوكا في روايته "اليوم ما قبل السعادة" 

إلى مساحة أخرى من التحوّّل في حياة طفل، حيث 
يتشكّّل النور ببطء داخل العتمة، ويلمس للمرة 

الأأولى المعنى الذي تمنحه الحريّةّ والمحبّّة، فيتبدّّل 
فهمه لمدينة نابولي وللناس من حوله. وبرغم 

الفقر، والوحدة، والخيبات الصغيرة، تنمو داخله 
رغبة في الحياة. لم يكتفِِ دي لوكا بملاحقة آلام 
نسان، بل تتبّّع تلك اللحظة الدقيقة التي تنمو  الإإ

فيها إمكانيّّة الفرح رغم كل شيء.

ويذهب جوزيه كاتوتسيلا إلى الجانب الآآخر من 
نسانية؛ إلى الحلم حين يولد تحت وطأة  التجربة الإإ

الخوف نفسه. في روايته "لا تقولي إنك خائفة" 

فريقي، لنرى  ننتقل من شوارع نابولي إلى القرن الإإ
"سامية"، تلك الطفلة التي تحلم بأن تصبح عدّّاءة 

أولمبية، بينما الحرب والفقر والاضطرابات السياسية 
تسحق كل ما حولها. تتمسّّك بقدرتها على الجري 
كما لو أنها طريقةٌٌ للنجاة من قسوة العالم. وهنا 

يتجلّّى الأأدب مسرحًًا للمقاومة.

في النهاية، تتحوّّل القصة إلى شهادة على هشاشة 
نساني وعلى قوته في آنٍٍ واحد؛ حكاية  الحلم الإإ

فتاة آمنت بأن الحياة تستحق أن تُرُكض حتى آخر 
خطوة، حتى ولو لم تصل.

يطالي بُعُده  ومع أومبرتو إيكو، يتّّخذ الأأدب الإإ
الفكري العميق؛ ففي "اسم الوردة" يبرز صراع 

نسان مع الجهل والخوف والسلطة، بينما يكشف  الإإ
في "الشعلة الخفيّّة للملكة لوانا" عن معاناة فقدان 
الهوية والذاكرة، وفي "مقبرة براغ" يبيّّن كيف يمكن 

لكلمة مُُحرّفّة أو وثيقة مُُزوّّرة أن تخلق كراهية تتجاوز 
الفرد إلى التاريخ كله. رواية تذكّّر بأن المعاناة أحيانًاً 

تبدأ من نَصَّّ، قبل أن تتحوّّل إلى واقع.

وهكذا، من صراعات الصداقة والأأمومة لدى 
فيرانتي، إلى مخاوف الطفولة عند أمانيتي، ومن 
الضوء الذي ينبثق من العتمة في كتابة دي لوكا، 

إلى هشاشة الحلم كما يراها كاتوتسيلا، وصوالًا إلى 
أسئلة الهوية والمعرفة عند إيكو، تتحوّّل إيطاليا إلى 
نسان أكثر من كونها موقعًًا  طريقة في التأمّّل في الإإ

على الخريطة. تظهر كرمز لذلك المكان الغامض 
في أعماقنا، تكتب الحكايات لتعيد ترتيب خرائط 

أرواحنا. وتبقى، بكل فنونها ورواياتها، فضاءًً يذكّّر 
نسان يكتب العالم، لكن العالم، أحيانًاً،  بأن الإإ

نسان أيضًًا. يكتب الإإ

هناء جابر



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  09

كيف ينقذنا الأدب من 
المعرفة الاستهلاكية؟

عندما يعرض أحد برامج الذكاء الاصطناعي على 
كاتب ما أن يلخّّص له نصًًا كتبه، لا بَدَّ من أن يتبادر 

إلى الذهن السؤال الملحُُّ دائمًًا حول تكريس المعرفة 
في عصرنا بصفتها محض سلعة، التكريس الذي 

يضطلع الذكاء الاصطناعي بدور رئيس فيه.

لإإحقاق الحق، ليس الاختزال المَطَّرد للمعارف وليد 
اليوم. إذ خضعت كل أشكال المعرفة في العقود 

عادة قولبةٍٍ تُيُسّّر استهلاكها؛ فصارت  الأأخيرة لإإ
المقالات الإإخبارية تُعُدّّد النقاط المهمة قبل عرض 

الخبر، وباتت ملخصاتُُ نتائج الأأبحاث العلمية 
أساسََ النقاشات حولها، واستحالت المقاطع 

القصيرة و"الريلز" وجباتٍٍ خفيفةًً تُغُني عن التهام 
الأأطباق الرئيسة.

ما مَيَّز مختلََف نماذج اللغة الكبيرة، هو إتاحتها 
لتسليع المعرفة ووضعها في متناول يَدَ كل فردٍٍ 

قادر على ولوج العالم الرقمي. فلم يعُُد مُُستغربًاً 
استحضار )Grok( لتلخيص المنشورات ومساءلتها، 

وتكاثر النقاشات التي تستعين بـ)ChatGPT( في بناء 
الطرح أو الرد عليه، بحيث تصبح الغلبة في صف 
القادر على حيازة المعرفة الجاهزة بسرعةٍٍ وكثافةٍٍ 

أكبر. هل يختلف هذا التصوُُّر عن الهايبرماركت الذي 
تصطفُُّ على أرففه منتجات أكثر حداثةًً وعددًًا؟

الأأدب عصي على هذا المنطق 
في ظل كل ذلك، يطلُُّ الأأدب دائمًًا بوجهه العصيِِّ 

على النمط الاستهلاكي واستلابه. وعلى الرغم من 
محاولات اختزال الأأدب عبر العقود في مدخلات 

موسوعية قصيرة، أو كتيّّبات إرشادية، أو كتب 
ة ما يستوجب على القارئ  مدرسية وجامعية، ثَمَّ
المرور بتجربة القراءة نفسها في سبيل تحصيله. 

ذلك أن معارف الأأدب تتوَلَّد في فضاءٍٍ تتمازج فيه 
لغوية النص بسياقات يؤدي القارئ دورًًا رئيسًًا في 

تشييد معانيها، وهو ما يقتضي استحالة اختزالها في 
بضعة أسطرٍٍ تلفظها نماذج اللغة الكبيرة. لا مكان في 

الأأدب لمنطق الاستهكلا القائم على أولوية الحيازة 

والاستبدال السريعين، المنطق الذي يربط قيمة 
الشيء بقابلية استهلاكه ويُيُسِِّرها.

يمكن إعادة صياغة الفكرة من منظور مبدأ "استخراج 
القيمة"؛ في ظل هذا المنطق، تبدو المعرفة 

كما لو أنها قيمة كامنة في الشيء، بحيث يصبح 
استخراجها هدفًًا رئيسًًا وممكنًًا. وارتباط هذا التخيّّل 

بنفعية الرأسمالية الاستخراجية واضح. ولكن، ما 
ليس واضحًًا هو تصوُُّر أن المعرفة ليست مستقلة 
عن "شكلها". فوفق التصوُُّر الاستهلاكي للمعرفة، 

فالشكل ليس سوى حاملٍٍ خارجي لها، أو وعاءٍٍ تُوُضع 
فيه حين تقديمها. وهذا ما يُتُيح، نظريًّاً، إعادة 

قولبتها دون المساس بجوهرها؛ إذ لا فرق بين كتابٍٍ 
من مئات الصفحات ومقطعٍٍ من بضع دقائق سوى 

اختلاف الشكل القابل للاستهكلا.

تغييب صناعة المعرفة
إن ما يُطُمس في معمعة كل ذلك، هو "عملية 
صناعة المعرفة". حين نتصوّّر المعرفة جاهزةًً 

دون إلمام بكيفية صناعتها، نصبح حبيسي منطق 
استهلاكي يفصل معنى المنتج عن عمليات إنتاجه. 
وكأن المعرفة بالفعل منتج على رف "هايبرماركت". 

والحقيقة عكس ذلك؛ إذ لا معنى للمعرفة خارج 
الارتباط العضوي بين الشكل والمضمون في عملية 

ة معرفةٌٌ مستقلة عن  توليدها. بعبارة أخرى، ليس ثَمَّ
قالبها وأساليب توظيفاتها؛ فاختلاف الوسيط يقتضي 

اختلاف مفهوم المعرفة وغائياتها، وهذا ما يتيح 
صياغة قيمة للمعرفة على ضوء استعمالاتها البشرية 

بمعزل عن أي قيمةٍٍ متعاليةٍٍ عن الواقع. 

هذا التلازم بين الشكل والمعنى هو مكمن 
"ثورية الأأدب"؛ إذ يستحيل تناول ما يقوله النص 

دون التطرُُّق إلى كيفية قوله. فخفًًلاا للمنطق 
الاستهلاكي، الذي يُمُكّّن تحوُُّل المنتج من شكلٍٍ 

لآآخر دون الإإخلال بجوانبه )ما يعني ضرورةًً 
أن المنتج مسَطَّح وقََطعيٌٌّ لا يحتمل تسرّّبات 
المعنى(، ينطوي الأأدب من حيث تكوينه على 

درجةٍٍ من الغموض واللاتنبؤية، بحيث يُتُاح للقارئ 
تقصّّي أفق شاسع لمعانٍٍ محتملةٍٍ.

ذلك أن معنى العمل الأأدبي مرتبط ارتباطًًا وثيقًًا 
بشكله، والمتحقِِّق بدوره في ذهن القارئ بكل ما 

 ، يستحضره من سياقات. فليست بُنُية الرواية، مثالًا
ولغتها وإيقاعها ومنظورها، محض إضافات تكميلية 

على فكرة أو مضمون تريد الرواية إيصالهما، بل 
لا يقوم معنى العمل إلا بواسطتها وبتفاعلها مع 

تيان بتوليفاتٍٍ مختلفة بينها.  قارئ قادر على الإإ
المعنى لا يسبق الشكل، بل يتكامنلا معًًا. وإذا ما 

نظرنا إلى ثالوث )الشكل، والمضمون، والمعنى( 
بعين القارئ، فلا عجب أن تقترن تجربة القراءة بأي 

لد عنها. معرفةٍٍ تتَوَّ

ومن هنا، تكتسب تجريبية الأأدب مقاومتها للمنطق 
الاستهلاكي. فبينما تتلاشى الوجبات السريعة والسلع 

المتراكمة والمعلومات المُُجتَرَّة، يُجُبر الأأدبُُ قارئَهَ على 
التباطؤ والتصبُُّر في معرض بناء المعنى. وفي حين 

تعتاش الاستهلاكية على الطرق المختصرة وسرعة 
التبادل، يقف الأأدب سدًًّا منيعًًا عبر تأجيل عملية 

دراك وتعويم طيف المعاني المتاحة. وهذا موطن  الإإ
فشل الذكاء الاصطناعي المستمر؛ إذ إن اختزال النص 

الأأدبي في تلخيص مضمونه، هو إساءةٌٌ لفهم نطاق 
المعاني التي تستوجب الاستنطاق المتأني.

ففي ظل ثقافة تحكمها المعارف القابلة للاستهكلا، 
تيان  وحتى لو ازدادت محاولات الذكاء الاصطناعي للإإ

صاتٍٍ أكثر دقة، أو قراءاتٍٍ أكثر إلمامًًا بما هو  بملَخَّ
سائد، فلا شك أن الطلب على التجارب الثرية، شكالًا 

ومعنى، سيزداد بدوره. إن إصرار الأأدب على تكامل 
الشكل والمضمون في توليد المعنى، يقدّّم للقارئ 
ما أخفقت ثقافة الاستهكلا في تقديمه: قراءةًً تُفُرِِد 

نسانية في حدِِّ ذاتها. التجربة الإإ

حسين آل إسماعيل



مشاهدة الأفلام بين 
المنزل وقاعات السينما

عروض أسعار التذاكر هي المحرض 
الرئيس لزيارتي دُُور السينما

أفضّّل مشاهدة الأأفلام في دور العرض 
السينمائية. ويعود هذا التفضيل إلى التجربة 

السينمائية المتكاملة التي أعيشها هناك. 
فالمشاهدة الجماعية تمنحني إحساسًًا فريدًًا 
بالمشاركة، إذ أتقاسم المشاعر نفسها مع من 

يجاوروني في المقاعد، أصدقاء كانوا أم غرباء؛ 
ففي قاعات السينما نتقاسم معًًا لحظات الدهشة 
أو التوتر أو الضحك. هذه المشاركة غير المُُعلََنة 

تضيف بُعُدًًا إنسانيًًّا للتجربة لا يمكن الحصول 
عليه عند مشاهدة الأأفلام في المنزل.

ومن أكثر العوامل التي تدفعني لمعاودة زيارة 
صالات السينما، أنني عادةًً ما أذهب إلى صالة 

سينمائية تقدّّم التذاكر بأسعار مناسبة، لا 
تتجاوز 25 رياالًا في منتصف الأأسبوع، إضافةًً إلى 

خصومات خاصة لطلبة الجامعات والمعاهد 
خلال بقية الأأيام. هذا الوصول السهل والمُُيسّّر 
يجعل تجربة المشاهدة أكثر جاذبية واستمرارية.

ويزداد شغفي حين تُعُرض بعض الأأفلام الفنية 
أو "المستقلة" داخل دور السينما التجارية، فهذه 

الفرصة نادرة نسبيًًّا ومثال ذلك مشاهدة فِِلم 
وثائقي في دار سينما تجارية؛ فهذه الفكرة وحدها 

كفيلة بإثارة فضولي ودفعي لخوض التجربة، 
وتُشُكّّل عندي تجربة مختلفة كليًًّا عن مشاهدة 

الفِِلم في المنزل. إذ تمنحني صالة العرض فرصة 
الاستمتاع بكامل العناصر البصرية والصوتية 

المُُصمّّمة في الفِِلم، ما يُعُزِِّز تفاعل المشاهد مع 
العمل الفني. 

لذلك، يمكنني القول بأن توزيع الأأفلام 
وبرمجتها في دور العرض، إلى جانب أسعار 

التذاكر، هي العوامل الأأساس التي تحفّّزني على 
الزيارات المتكررة لدور السينما، سواء التجارية 

منها أو المستقلة.

استطلاعقبل السفر

تركي الثبيتي

للتجربة السينمائية في السعودية شكل فريد ومميز. إذ إن علاقة المشاهدين بالأأفلام 
لم تبدأ في دور العرض وصالات السينما، وإنما في المنزل. ولذلك فإن تجربة 
مشاهدة الأأفلام عند معظم السعوديين كانت فرديةًً بحتة، أو ربما بين جماعة 

محدودة من أفراد العائلة والأأصدقاء. هذه الحالة شهدت تغيّّرًًا جوهريًّاً مع عودة 
صالات السينما التي فتحت أبوابها لاستقبال الجمهور بعد غياب دام لعقود، في 

العام 2018م. كيف عاش محبو السينما هذا التغيير؟ وهل أدى توفُُّر صالات 
العرض وسهولة الوصول إليها إلى تغييرٍٍ في سلوك مشاهدة الأأفلام لديهم؟ هل 

ما زالت المشاهدة المنزلية هي الخيار المُُفضََّل، خاصّّةًً مع الصعود السريع الذي 
شهدناه خلال الأأعوام القليلة الماضية لمنصات العرض الرقمية؟ أم أن عودة 

السينما بعد غياب جعلت الجمهور يفضل المشاهدة الجماعية؟ نتوجه بهذه الأأسئلة 
حول تفضيل المشاهدة السينمائية بين دور العرض والمنزل إلى أربعة مشاركين، 

لنعرف أي خيارات المشاهدة يفضلون، ولماذا اختاروا هذا التفضيل.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  11

دار السينما هي المنزل
الأأول للأأفلام

السينما في المملكة كانت موجودة في مراحل 
مبكرة، ثم مرّتّ بفترة توقف طويل. ومن عاصروا 
المرحلتين تكوّّنت لديهم علاقة خاصة بالسينما، 

خصوصًًا أولئك الذين خاضوا تجربة سينما 
الأأحواش في بعض المناطق، إضافة إلى عروض 
الأأفلام التي كانت تقدّّمها أرامكو السعودية في 

مراكزها الترفيهية داخل أحيائها السكنية.

وفي المقابل، لم يلغِِ غياب دور العرض لفترة 
طويلة ارتباط الجمهور بالأأفلام، بل شكّّل نوعًًا 

مختلفًًا من العلاقة معها. فجيل كامل من محبي 
السينما، وأنا منهم، نشأ على مشاهدة الأأفلام 

عبر القنوات الفضائية. الجيل الذي سبقنا اعتمد 
على أشرطة الفيديو، ومن هنا يبرز السؤال: 

هل أحببنا السينما بوصفها شاشة كبيرة وتجربة 
؟ جماعية؟ أم أحببنا الأأفلام نفسها أوالًا

برأيي، أننا أحببنا الأأفلام قبل أي شيء، وهذا 
الحب هو الذي دفع جيلي والجيل الذي سبقنا 
إلى الفرح الكبير بعودة دور العرض، حتى وإن 
لم نعاصر عصر وجودها الأأول. ومن هنا جاء 

الاندفاع الحالي نحو صالات السينما في المملكة.

التجربة مختلفة، أنت لا تمسك جهاز التحكم 
وتشاهد الفِِلم؛ بل تتوجّّه إليه. وهذا "الذهاب" 

يضفي على الفِِلم قيمةًً إضافية، هي قيمة 
التجربة نفسها. فأنت تدرك أنه لو كان في القاعة 
مائة شخص يشاهدون المشهد نفسه، فإن لكٍلٍّ 

منهم تجربته الخاصة وفهمه المختلف.

لذلك، أستطيع القول إن دار السينما هي المنزل 
الأأول للأأفلام، وستظل المكان الذي يمنح العمل 

قيمته الكاملة، ويقدّّم تلك التجربة الآآسرة التي 
تغيّّر شيئًًا في المشاهد وتمسّّ روح الجمهور.

صالات السينما الوسيلة
الأأمثل للفُُرجة

للفرد في السعودية علاقة خاصة مع السينما، 
ربما تميّّزه عن بقية شعوب العالم، وخصوصًًا 

أولئك الذين عاصروا غياب دور العرض 
السينمائية في مرحلة بلوغهم. ولا أبالغ إن قلتُُ 

إننا، في تلك الأأيام، كنّّا نَعَدُُّ الشخص الذي دخل 
السينما مميّّزًًا ومحظوظًًا.

وشخصيًًّا، لا يمكن أن أنسى أول تجربة لي عام 
2011م لمشاهدة فِِلم في السينما في دولة 
 ."The Ides of March" الكويت، وهو فِِلم
احتفظت حينها بتذكرة الدخول تباهيًًا بهذه 

التجربة. ومنذ ذلك الحين، وفي كل مرة أدخل 
فيها صالة السينما، أشعر بسحر التجربة وكأنني 

أدخلها للمرة الأأولى.

تبدأ الفتنة عندي منذ أن يُطُفئ الموظفون إنارة 
الصالة جزئيًًّا وتبدأ إعلانات الأأفلام بالعرض 

علانات بحماس  على الشاشة. كنتُُ أتابع تلك الإإ
وشغف، منعزالًا عن الضوضاء الخارجية، إلى أن 

تُطُفأ الأأنوار كاملة وتبدأ شارة الفِِلم بالظهور، 
حينها أدرك أنْْ هكذا يجب أن تُشُاهََد الأأفلام.

ولكن لأأن خيارات الأأفلام المعروضة في الصالات 
محدودة، نلجأ إلى مشاهدة عديد من الأأفلام في 

منازلنا. وللمشاهدة المنزلية ميزة حرية الاختيار 
لكترونية، وهذا ما  التي توفرها منصات العرض الإإ
يدفعني أحيانًاً لمشاهدة أكثر من فِِلم في اليوم 
الواحد، أو متابعة مجموعة أفلام لمخرج واحد 
على مدار أيام. وتتميّّز المشاهدة المنزلية أيضًًا 

بحرية إعادة المشاهد متى نشاء. ولكن تبقى دور 
العرض السينمائية الوسيلة الأأمثل للفرجة، منذ 

اللحظة التي تغادر فيها منزلك إلى اللحظة التي 
تعود إليه.

لكل تجربة مُُشاهدة ميزاتها
ومتعتها الخاصة

ليس لديّّ تفضيلٌٌ شخصي لطريقة بعينـها في 
مشاهدة الأأفلام. كلا الخيارين يمنحني متعةًً 

خاصة، ولا يمكن أن تعوِِّض إحداهما الأأخرى. 
ففي صالة السينما، يبدأ الشغف عندي منذ لحظة 

شراء التذاكر، وحتى الدخول إلى القاعة التي 
تغمرها العتمة تدريجيًًّا، تلك العتمة التي تهيّّئك 
نفسيًًّا للاندماج الكامل مع الفِِلم، وتفصلك عن 

صخب العالم الخارجي.

إن متعة المشاهدة الجماعية وصوت القاعة 
يمنحان التجربة طابعًًا احتفاليًًّا فريدًًا. فالجميع 

يعيش اللحظة عينها ويختبر المشاعر نفسها؛ 
فإن حمل المشهد حزنًاً وألمًًا، قد يتسلّّل إلى 

أذنك نشيج بكاء خافت من أحد المشاهدين، وقد 
تكون أنت واحدًًا منهم. وإن كان المشهد مرحًًا 
ومُُضحكًًا، تتردّّد القهقهات العالية من مختلف 

أرجاء القاعة فيتضاعف تأثيرها فيك. وفي لحظات 
الخوف والفزع، يتشارك الحضور الصرخات أو 

ثارة والتشويق  الصمت المهيب، أما في مشاهد الإإ
فترتفع صيحات الحماس كأنها نبضٌٌ واحد ينبعث 

من قلوب متوترة يضخ فيها الأأدرينالين. وهذا 
التفاعل الجماعي يترك أثرًًا عميقًًا، ويجعل الفِِلم 

راسخًًا في الذاكرة.

وفي المقابل، تبقى مشاهدة الأأفلام في المنزل 
تجربة مريحة وقريبة إلى قلبي. فهنا أمتلك حرية 

إعادة اللقطات وتحليل المشاهد، والتوقف 
عند التفاصيل التي تلفت انتباهي. كما أستطيع 

الاختيار بين مشاهدة الفِِلم وحيدةًً في أجواء 
العزلة الهادئة، أو مشاهدته مع العائلة.

وهكذا يكمل الخياران بعضهما، فلكل منهما جوّّه 
الخاص وسحره المختلف، ولكل منهما قدرة على 

منحي تجربة ممتعة لا يمكن أن تحل إحداهما 
محل الأأخرى.

ماريا الخنيزيرشيد الحميديعبدالرحمن الدوسري



مها سلطان  
مؤسِِّسة منصة "ميم السينمائية"

من سيول 
إلى الرياض: 

عبورٌٌ بين سرديََّتين 
سينمائيّّتين

قول في مقالقبل السفر

في سياق الحديث عن السينما والدراما 
التلفزيونَيَّة ونهضتها وتطوُُّرها، تستحضر 

ةَََيَّ والعذبة  ذاكرتي على الدوام الرحلةََ الواقع
للسينما الكورَيَّة منذ نشأتها، فعِِندََ أيِِّ نقاشٍٍ 
ا، باختلاف  حول تطوُُّر السينما والدراما عالمّيًّ

أنواعها وثقافاتها، نجدُُ للسينما الكورَيَّة 
حضورًًا وبصمة.

يستعرضُُ الدكتور فهد توفيق الهندال، في 
أحدث مقالاته في مجلة "القافلة"، الدراما 

السعودَيَّة بوصفها نموذجًًا مثيرًًا للاهتمام في 
التطوُُّر الثقافي والاجتماعي. يستعرضُُ المقال 

المعنون بـ "تاريخ الدراما السعودية" مسيرة 
هذه الصناعة منذُُ بداياتها المتواضعة وصوالًا 

إلى الحراك الملحوظ الذي شهدته مؤخرًًا.

ةًًَصَّ قصيرةًً عن  في ظل هذا العنوان، أروي ق
السينما الكورَيَّة، منذ نشأتها وصوالًا إلى أبرز 

تحوُُّلاتها، يمكننا أن نستلهم منها رؤى وأفكارًًا 
تثري حراكََنا اليوم بين الصناعة السينمائَيَّة 

التي هي في طور النشوء والتشكُُّل، وصناعة 
الدراما التي تواجه أسئلةًً كبرى.

إَبَّان الفترة التي كانت فيها كوريا خاضعةًً 
للحكم الياباني )1905م-1945م(، لم 

يتبقََ من تاريخ السينما الكورَيَّة المبكِِّر سوى 
شذراتٍٍ قليلة: لقد فُُقِِدت الغالبيّّة العظمى 

من لقطات الأأفلام الكورَيَّة المبكِِّرة بسبب 
همال أو الدمار الناتج عن الحرب. ومع  الإإ

ذلك ترسم السجلات التاريخَيَّة صورةًً 
ةٍٍَيَّ نابضةٍٍ بالحياة، أنتجت أكثر  لصناعةٍٍ سينمائ

من 160 فِِلمًًا منذ أوائل العشرينَيَّات حتّّى 
استسلام اليابان عام 1945م.

ر جزءٌٌ كبيرٌٌ من البنية  خلال الحرب الكورَيَّة، دُُّمِّ
ة لصناعة السينما، وانخرط العديد من  التحتَيَّ

اع الأأفلام في تصوير الأأفلام الإإخبارَيَّة  صَنَّ
والوثائقيّّة عن الحرب. بعد اتفاقيّّة الهدنة 

عام 1953م، أعلنت حكومة كوريا الجنوبَيَّة 
ا  حينها إعفاء السينما من جميع الضرائب؛ مَمَّ

ساعد على إنعاش الصناعة. كما ساهمت 
برامج المساعدات الخارجَيَّة في تزويد كوريا 
د  ات الأأفلام، ما مَهَّ الجنوبية بتقنَيَّات ومعَدَّ

الطريق لنهضة السينما الكورَيَّة في أواخر 
الخمسينَيَّات والستينَيَّات. في سبعينَيَّات 

القرن الماضي، شهدت صناعة السينما فترةًً 
ة. طويلةًً من الركود وزيادة الرقابة الحكومَيَّ

تأسست الهيئة الكورَيَّة لترويج الأأفلام 
نعاش  ة عام 1973م في محاولةٍٍ لإإ السينمائَيَّ

الصناعة، لكَنَّ السينما الكورَيَّة لم تتعافََ من 
انحدارها التجاري حتى منتصف تسعينَيَّات 

القرن الماضي. ومع ذلك قُُدِِّمََت بعض 
الأأعمال المثيرة للاهتمام خلال تلك الفترة، 

وهو ما أظهر درجةًً عاليةًً من الأأصالة 
في استكشاف الموضوعات. وقد اَتَّخذت 

صناعة السينما الكورَيَّة في الثمانينَيَّات أولى 
خطواتها نحو تحوُُّلٍٍ جذريّّ. ومع ذلك لم 

تكن التغييرات كلُُّها مبشرِّةًًِ لصانعي الأأفلام 
المحليين، فقد أدى تغييرٌٌ في السياسة عام 
1988م إلى رفع قيود الاستيراد على الأأفلام 
ا سمح لشركات هوليوود بإنشاء  جنبَيَّة؛ مَمَّ

الأأ
ةٍٍَيَّ في كوريا الجنوبَيَّة. مكاتبََ فرع

ة التي تشهدها  يمكن القول: إَنَّ الطفرة الحالَيَّ
السينما الكورَيَّة ليست ظرفًًا استثنائيًًا، بل 

هي حالةٌٌ من وصول الصناعة أخيرًًا إلى 
ة. منذ بداياتها والسينما  حالتها الطبيعَيَّ

الكورَيَّة تواجه تحدِِّياتٍٍ عديدة، لكَنَّها لم 
تنعم بدعمٍٍ حكومٍيٍّ وبيئة اقتصادية مستقَرَّة 

إالّا في تسعينَيَّات القرن الماضي.

ثمََّ ماذا؟
على الرغم من الطفرة السريعة التي شهدتها 
قَقَّ في  المملكة، والتقدُُّم الملحوظ الذي تح

السنوات الأأخيرة )والذي تجَلَّى في إخراج 

أفلام محلية ناجحة وصلت إلى مهرجانات 
عالمَيَّة، وكذلك في ازدياد الوعي بأهمَيَّة 
نجازات  ة، إلى جانب الإإ الثقافة السينمائَيَّ

اك التذاكر محليًًّا(، لا  الكبيرة على مستوى شَبَّ
تزال السينما السعودية اليوم تواجه حالةًً من 

ا يقودنا إلى طرح  الركود والتعثُُّر النسبي؛ مَمَّ
السؤال التالي: ما نوع التحدِِّيات التي نشهدها 

اليوم، وكيف نواجهها للمضيّّ قُُدمًًا؟

بالمقارنة بين نشأة وتطوُُّر الصناعتين 
السعودَيَّة والكورَيَّة، يمكن القول: إَنَّ لكلِِّ 

تها الخاصة التي تتفَرَّد  ةٍٍَيَّ قَصَّ صناعةٍٍ سينمائ
بها عن غيرها، ولها طريقها المضيء والمتميِِّز 
الذي تشقُُّه عبر محطاتٍٍ عديدةٍٍ في تاريخها. 
ة تشابهًًا ما  وبالرغم من هذا التباين، فإَنَّ ثَمَّ
في الوجهة بين كلتا الصناعتين، فعلى غرار 

السينما الكورَيَّة، بدأت السينما السعودية في 
عصرها الجديد بدايةًً تخلو من المرجعَيَّات 

الكبيرة؛ لذلك تجدُُ السينما السعودية نفسها 
أمام ضرورة ابتكار ذاتها، والمرور بعددٍٍ كبيرٍٍ 

من المحطات، ومواجهة بعض التحدِِّيات، 
بما في ذلك حالات الركود والتراجع التي قد 
تعقب زخم البدايات. ومن ثَمَّ استعدادها 

لكلِِّ التغيُُّرات والاحتمالات، وأن تواجهها 
بثباتِِ مََن يدرك أن هذه المراحل هي جزءٌٌ 
من رحلة بناءِِ الأأساس المتين الذي تنطلق 

منه كلُُّ صناعة.

في الختام، تخبرنا السينما، رغم اختلاف 
قصصها، بإصرارها الدائم على أن تعيش 
ة ولادتها الخاصّّة، حيث يتعَيَّن عليها  قَصَّ

المرور بكلِِّ هذه التحدِِّيات من الولادة 
قَقَّ ذلك  وصوالًا إلى الاستقرار، ولن يتح
إالّا من خلال الوصول إلى نموذج سينما 

محليّّة أصيلة قائمة على أسس متينة، تواجه 
تحدِِّيات الصناعة على نحوٍٍ حقيقي، وتتجاوزُُ 
ر على مسامعنا كَلَّ يومٍٍ من تصوُُّراتٍٍ  ما يتكَرَّ
فضفاضة، متخطِِّيةًً حاجز الركود الذي يعيق 

تحقُُّقها النهائيّّ الكبير.

في ملف العدد السابق من القافلة "الهدية"، 
كان من اللافت استحضار نظرية "موس" وكتابه 

"مقالة في الهبة"، وهي أطروحة العالم الفرنسي 
مارسيل موس، التي يحلّّل فيها ظاهرة الهبات 

في الثقافة البشرية. فالمقال، انطقًًلاا من هذه 
النظرية، يؤسّّس لفكرة أن الهديةََ شكلٌٌ ملزم من 

عَقَّ بين أطرافها. أشكال التبادل النفعي المُُتو

عندما يحاول كاتبٌٌ تحليل ظاهرة إنسانية، فغالبًًا 
ما يستند إلى الأأدبيات الأأكاديمية لتوفِِّر له إطارًًا 
. ولكن مشكلة  نظريًّاً يعطي رأيَهَ مشروعيّّة وقبوالًا

الركون إلى نظرية اجتماعية تهدف إلى تفسير 
ظاهرة بشرية "كونية" أنها، وإن ذاع صيتها كما 

هداء، قد تدفع  تفعل نظرية موس مع ظاهرة الإإ
هداء لا تدخل  ا إلى التغاضي عن أشكالٍٍ من الإإ إَمَّ

ا  ضمن النطاق التفسيري لنظرية موس، وإَمَّ
إلى التكلّّف والتعسّّف في تفسير تلك المظاهر 

المختلفة كي توائم أطروحته.

وقبل الحديث عن نظرية الهبة، علينا أالّا نغفل 
عن أمورٍٍ منها: أن موس، على أهمية أطروحته، 

وما أثاره من نقاش وجدال في الأأوساط 
الأأكاديمية، هو في نهاية المطاف ابن حقبته؛ 
أي تلك الحقبة التي شهدت البدايات المبكرة 

لعِِلم الاجتماع المعاصر. ومن المهم أن يدرك 
القارئ أن عِِلم الاجتماع قد نشأ وروّّادُُه متأثرون 
بالفتوحات العلمية الكبرى والباهرة التي شهدتها 

الفيزياء الكلاسيكية آنذاك؛ من اكتشاف قوانين 
الجاذبية، والتوصّّل إلى تفسير علمٍيٍّ ورياضي 

لحركة الكواكب والمذنّبّات وما شابهها. فكان 
المنهج العلمي الذي حلّّق بالفيزياء عاليًًا، 

بدا حينها قادرًًا على تفسير جميع المظاهر 

الكونية بأسلوب كميّّ ورياضي. فكان طموح 
علماء الاجتماع، آنذاك، هو نقل هذا المنهج 

إلى دراسة الظواهر البشرية والاجتماعية؛ 
للتوصّّل إلى قوانين صارمة ومُُطلقة قابلة 

للتعميم، وقادرة على تفسير المظاهر البشرية 
كافة. ولهذا، سُُمّّي علم الاجتماع في أول أيامه 
بـ"الفيزياء الاجتماعية". وهذا يُفُضي بالضرورة 
إلى نتيجةٍٍ مفادها: وُُحْْدة الدوافع التي تحرّّك 

البشر، شأنهم في ذلك شأن المواد في المختبر 
التي تستجيب بطريقةٍٍ واحدة إذا ما تعرّضّت 

للعوامل نفسها.

الهدف النهائي للأأطروحة
الأأمر الآآخر أن الهدف النهائي لأأطروحة موس 
"مقالة في الهبة"، ليس تفسير ظاهرة التهادي 
وحسب، بقدر ما كان يهدف منها إلى تقديم 
سردية بديلة عن السردية الشائعة عن نشوء 

الأأسواق، القائلة إن عملية البيع والشراء النقدي 
هي التطوّّر الطبيعي والتلقائي من عملية البيع 
بالمقايضة. لذا، استند موس في سرديته تلك 

إلى ممارسات المجتمعات "البدائية"، على اعتبار 
أنها الصورة الأأصلية والنقية للمجتمعات البشرية 

"المتحضّّرة". فاستنتج، بناءًً على رصدٍٍ محدود، 
أن المجتمعات البشرية كانت في أصلها تعتمد 
هداء )وليس المقايضة(،  التكافل عبر الهبة والإإ

ثم يكون هناك التزامٌٌ أخلاقيٌٌ و"دينيٌٌّ" على 
المُُهدى إليه بردّّ العطاء بالمثل.

ولكن لمارسيل موس أيضًًا تصوّّره عن ماهيّّة 
نسان المُُهدي"، فهو يجرّدّه من أي دافعٍٍ  "الإإ

ذاتي نبيل للهبة؛ فيقول في مقدمة أطروحته 
هداء: "على الرغم من  متحدّّثًاً عن ظاهرة الإإ
أن واقعها الفعلي لم يتضمن سوى الوهم 

والالتزام بالشكل والكثير من الرياء الاجتماعي، 
لزام  فإننا لم نجد في أعماقها سوى الإإ

والمصلحة الاقتصادية".

ولكن السؤال: هل نظرية مارسيل موس 
استطاعت فعالًا التوصّّل إلى الدافع الحقيقي 

هداء )العطاء مقابل انتظار  وراء ظاهرة الإإ
الرد بالمثل(؟

هدايا لم يتطرق إليها
إحدى مشكلات نظرية "العطاء الشامل وإلزامية 

هداء في  الرد" أنها تُقُصي ألوانًاً متنوّّعة من الإإ
المجتمعات البشرية؛ ومنها إقصاؤها للهدايا 
الرامية إلى تأكيد الفروق الطبقية بين المانح 

والممنوح، مثل هدايا أصحاب الطبقات العليا 
إلى غيرهم؛ إذ لا يتوقع أحد أن المانح يضمر 
توقعًًا بأن الممنوح سيرد عليه هديته بمثلها، 

كما أنه ليس على الممنوح أي التزام أخلاقي أو 
اجتماعي يفرض عليه هذا الَرَّد. أما في ثقافتنا 

سلامية، فتتنوع أشكال الهدايا  العربية والإإ
والهبات، ومنها ما قد يتحدّّى فكرة التبادل 

هداء الذي يمكن  الملزم، مثل ذلك النوع من الإإ
هداء الروحي"، والمقصود منه:  أن نسمّّيه بـ"الإإ

نسان،  الأأعمال الدينية والتعبدية التي يمارسها الإإ
مثل دفع الصدقة، بغرض أن يهدي ثوابها إلى 
أعزائه من المُُتوفِِّين. فهي هدية تُمُنح للمتوفّّى 

بدافع الحب الخالص من دون انتظار مقابل 
يماني في  منه. فبغض النظر عن الجانب الإإ

ذلك، فهو يعطينا تصوّّرًًا آخر عن الدافع وراء 
العطاء، بعيدًًا كل البُُعد عن منطق المنفعة 

الاقتصادية و"الرياء الاجتماعي".

صحيح أن أطروحة موس تفسّّر جانبًًا مهمًًّا من 
ظاهرة الهبات والتهـادي، وتُعُدُُّ فتحًًا ثقافيًًّا 

تها،  وإنسانيًًّا كبيرًًا، ولكنها إن أُخُذت على عالّا
فستمنعنا من استيعاب الأأبعاد المتعددة 

هداء، مما يُنُتِِج  والمتباينة الكامنة في عملية الإإ
هداء وحسب، بل  عندنا فهمًًا مشوّّهًًا ليس عن الإإ

عن أنفسنا أيضًًا وحقيقة الدوافع التي تحرّّكنا. 
خصوصًًا أن فكرة الكرم والعطاء وتنوّّع أشكالهما 
في ثقافتنا العربية، كما أشارت المقالة، تستأهل 
بحثًًا خاصًًّا يستوعب خصوصية الثقافة العربية.

عادة  وأهم من ذلك، أن هذا النقاش يستدعينا لإإ
السؤال مرة أخرى: هل يمكن حقًًّا إنتاج نظرية 
نسانية كما تفسّّر الرياضيات  تفسّّر الظواهر الإإ

الظواهر الفيزيائية؟

هدايا صغيرة 
أكبر من نظرية 

موس
أسامة بوجبارة

اقرأ القافلة: الملف 
"الهدية"، من العدد 

نوفمبر - ديسمبر 2025.



نساني، بما فيها الكتابة،  تسارََع دخول الذكاء الاصطناعي إلى مُُختلف مجالات العمل الإإ
كبر منذ فجر التاريخ. فبعد أن كانت الكتابة إبداعًًا إنسانيًًّا خالصًًا، صارت  نساني الأأ المُُنجز الإإ
النماذج اللغوية تُكُرِِّس أساليب الكتابة بمختلف أنواعها؛ من المراسلات اليومية، إلى الكتابة 

بداعية والأأدبية والمُُترجمة. فكيف تُنُتََج هذه النصوص وعلى أي أساس تختار أسلوبها  الإإ
اللغوي؟ وإذا ما تكلمنا عن النصوص العربية تحديدًًا، فهل هناك جهة تراجع ما تنتجه هذه 

البرمجيات من نصوص وتتأكد من سلامتها وجودتها؟
وإذا كان الجميع متأثرًًا بالنماذج اللغوية المُُولََّدة، إما باستخدامها مباشرةًً، أو بالتعرُُّض 

نسانية الأأصيلة خطر الاندثار؟ ألا يُقُال  لها يوميًًّا، فهل لنا أن نخشى من أن تواجه الكتابة الإإ
إن الكاتبََ نِِتاجُُ ما يَقَرأ؟! وإن كان الحال هكذا ولم يمضِِ إلا أقل من عقد واحد على إتاحة 
تطبيقات الذكاء الاصطناعي اللغوية للعامة، فكيف سيََؤُُول بعد عدّّة عقود وهو آخذٌٌ في 

تطوُُّرٍٍ متسارع لا يمكن التنبؤ به؟
تطرح "القافلة" هذه القضية على المتخصص في الذكاء الاصطناعي وتعلّّم الآآلة، 

الدكتور فارس القنيعير، والمترجم محمد السعيد، والروائية أمل الفاران.

هل سنعيش في عالمٍٍ بلا صوتٍٍ إنساني؟
الذكاء الاصطناعي وتآكل اللغة

القضية

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  13



ويستخلص جوهره بآليات مؤتمتة بالكامل، 
وأصبح في وسع أٍيٍّ منّّا أن يضغط زرًًّا فيتولّّد 
أمامه نصٌٌّ كامل في ثوانٍٍ معدودة، قد يلتبس 

على قارئه إن كان كاتبه إنسانًاً أو خوارزميةًً 
حاسوبية.

من هنا، يصبح من المهم فهم كيفية إنتاج هذه 
النصوص، لا بدافع الفضول فحسب، بل لفهم 

العوامل التي تشكّّل أسلوبها، وصياغتها، ومواطن 
قوتها، وحدودها.

كيف تنسج الآآلة النصوص؟
شهد الذكاء الاصطناعي خلال العقود الماضية 

تحوّّالًا متسارعًًا في قدرته على التعامل مع اللغة 
لمام  البشرية. ولفهم هذا التحوّّل، ينبغي أوالًا الإإ
بموجزٍٍ عن تاريخ توليد النصوص بالآآلة وتطوّّره، 

ثم استيعاب آلية توليد الآآلة لنصوصٍٍ متّّسقة.

كيف يولّّد الذكاء 
الاصطناعي النصوص 

باللغة العربية؟
د. فارس القنيعير

توليد النصوص في النماذج1    
اللغوية الضخمة

اللغة هي نافذة العقول ووسيلة التواصل 
والتعبير عمّّا يدور في دواخلنا. ومع تطور اللغة 

رت الكتابة ووسائلها وأدواتها. فكانت بداياتها  تطَوَّ
تهدف إلى تقييد المعاملات التجارية وحركة 

الأأموال، ثم اتسع استخدامها تدريجًًا لتشمل 
المراسلات والكتب التي حملت تاريخ الأأمم 

وثقافاتها عبر آلاف السنين. وقد حفظت كتابات 
العلماء والحكماء والأأدباء والشعراء أرقى تجليات 

نساني. الوعي الإإ

ومع الرقمنة، انتقلت الكتابة من الورق إلى 
الشاشة، وصار من اليسير تدوين الأأفكار ونشرها 
خلال ثوانٍٍ لتصل إلى أقاصي العالم. ثم جاءت 

النقلة الأأحدث حين دخل الذكاء الاصطناعي 
المشهد. فصار ينسج المحتوى ويترجمه ويلخصه 

نسانية. توليد النصوص آليًّّا امتدادٌٌ رقميٌّّ لمسار الكتابة الإإ

القضية



فقبل ظهور الخوارزميات الحالية لتوليد 
النصوص، اعتمد الذكاء الاصطناعي على نماذج 
لغوية إحصائية كلاسيكية مثل نماذج ماركوف، 

التي تحسب احتمالات الانتقال من كلمة إلى 
أخرى من خلال التدرّبّ على نصوص ضخمة. 

وعلى محدوديتها، كانت قادرة على توليد نصوص 
بسيطة ومقبولة وفق المعايير في حينها.

ثم جاءت مرحلة الشبكات العصبية التكرارية 
)RNN(، وتحديدًًا نماذج )LSTM( و)GRU(، التي 

منحت الخوارزميات قدرةًً أكبر على تذكّّر السياق. 
ومع ذلك، كانت محدودية هذه النماذج في فهم 

العلاقات الطويلة بين أجزاء الجملة الواحدة أو 
الفقرة تمثّّل تحديًاً. هذه النماذج تنتج كلمات 

، لكنها غير قادرة على بناء فقرات طويلة  وجمالًا
أو متعددة ومترابطة تحافظ على الاتساق الدلالي 

طويل المدى.

يمثّّل عام 2017م نقطةًً محورية. ففي ورقة 
"Attention Is All You Need"، قدّّم فريق 
من غوغل معمارية "المحوّّل"، وهي تطوير 

لخوارزميات الشبكات العصبية في الذكاء 
الاصطناعي، معتمدين على مبدأ "الانتباه 

الذاتي". وأتاح ذلك تدريب نماذج قادرة على 
توليد جُُمل كاملة ومتسقة، كما أتاح تحديد 
مكان  الكلمات المترابطة. وبهذا، أصبح بالإإ

تدريب نماذج لغوية أضخم وأقدر على فهم 
السياق واستيعاب العلاقات البعيدة، وهو ما 

نت  د لمرحلة جديدة في توليد النصوص، مَكَّ مَهَّ
من امتكلا قدرات أوسع من السابق في مهام 

الكتابة، مثل التلخيص والترجمة وإعادة الصياغة 
وكتابة فقرات كاملة متماسكة. وبعد ذلك، ظهرت 

تباعًًا نماذج متزايدة في الحجم والقدرة، أبرزها 
نموذج )GPT-3( عام 2020م، بعدد معاملات 
175 مليارًًا، الذي بُنُي عليه لاحقًًا عام 2022م 

.)ChatGPT( النموذج الأأشهر

كيف تُدُرَّبَ النماذج لتنتج
نصوصًًا متسقة؟

في البداية، يُدَُرَّب النموذج على مليارات 
الكلمات المأخوذة من مصادر مختلفة بعد 

أن تُعُالج البيانات وتُنَُظَّف آليًًّا ويُزُال منها أي 
تكرار. ويرتكز تَعَلُُّم النموذج هنا على مهمة 

بسيطة في ظاهرها، وهي التنبؤ بالكلمة 
التالية. فتشكّّل عملية التدريب هذه، التي 

ر ملايين المرات، ما يشبه حدسًًا إحصائيًًّا  تتكَرَّ

باللغة، يسمح للنموذج في مراحل لاحقة 
بتكوين جملٍٍ مَُُتَّسقة.

في أثناء التدريب، تَسَتخدم النماذج اللغوية 
الضخمة آلية الانتباه الذاتي، التي تقيِِّم العلاقة 

بين كل كلمة في الجملة وبين سائر الكلمات 
الأأخرى في وقتٍٍ واحد. بهذه الآآلية، يستطيع 

النموذج أن يفهم التراكيب والعلاقات والروابط 
قَوَّ كثيرًًا  البعيدة والأأنماط الدلالية بصورة تتف

على النماذج التقليدية.

بعد أن يكتسب النموذج حسًًّا لغويًّاً عامًًّا، 
يخضع لمرحلة تدريبٍٍ ثانية تُعُرف بـ"المواءمة" 

)Alignment(؛ إذ تخضع آلاف المُُخرجات 
لتقييم بَشَري، وتُرَُتَّب الإإجابات بحسب جودتها. 
وتُسُتخدم هذه التفضيلات البشرية في تدريب 

ز من  اتٍٍ مثل الَتَّعلم المُُعَزَّ إضافي عبر تقنَيَّ
"التغذية البشرية الراجعة"؛ لتصبح مُُخرجات 
النموذج أقرب إلى أسلوب البشر وأكثر اتِّسِاقًًا 
ووضوحًًا وأقل عُُرضةًً للوقوع في الأأخطاء أو 

الأأساليب غير الملائمة. وهذا بالضبط ما جرى في 
نموذج )ChatGPT( وكثير من النماذج اللاحقة من 

جهات متعددة.

ماذا يعني هذا؟
يعني أن النص الذي يولّّده الذكاء الاصطناعي 

اليوم ليس ناتجًًا عن قواعد لغوية صريحة، 
نساني، بل عن  ولا عن فهمٍٍ عميق بالمعنى الإإ
إحصاءات هائلة استخلصها من التدرّبّ على 

نة من مليارات الكلمات، وعن محاذاة  بيانات مكَوَّ
بشرية صقلت سلوكه اللغوي، وعن بُنُية تقنية 

تمكّّنه من ربط أجزاء النص بعضها ببعض.

عوامل الميل الأأسلوبي للنماذج
تُفُضِِّل النماذج اللغوية أسلوبًاً على آخر ليس 

لامتلاكها ذائقة أدبية، بل لأأنها تُعُيد إنتاج أكثر 
الأأنماط حضورًًا في البيانات التي دُُرّّبت عليها. 

فإذا كانت المدوّّنة )corpora( العربية التي دُُرّّبت 
عليها قائمة أساسًًا على الصحافة والمحتوى 

الإإخباري والنصوص الرسمية، فمن الطبيعي أن 
يطغى الأأسلوب الفصيح المعياري على غيره، في 

حين يظهر الأأدب والحوار باللهجة العامية بتمثيل 
محدود. وفي المقابل، حين تُدَُرَّب بعض النماذج 

على مجموعات بيانات ذات طابع اجتماعي أو 
لهجات محلية، يزداد حضور الأأساليب العامية 

الدارجة في نصوصها.

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  15

بين رفوف الكتب وحدس الخوارزمية.

معظم المستخدمين 
يطلبون مهام تعليمية 

أو مهنية، مثل: التلخيص، 
والشرح، والصياغة 

الرسمية، وهو ما يعزِِّز 
الأسلوب المحايد ويقلِِّل 

حضور الأساليب الأدبية أو 
العاطفية.



القضية

ويبرز كذلك تأثير مرحلة "المواءمة"، حيث يُقُيِِّم 
البشر آلاف المخرجات، ويفضلون غالبًًا النصوص 

الواضحة والمتماسكة البعيدة عن الغموض أو 
الأأساليب غير المألوفة. وعندما ينعكس هذا 

النهج على العربية، يميل النموذج إلى الأأسلوب 
الفصيح المحايد.

يمتد هذا الأأثر إلى طبيعة الأأوامر العربية 
الشائعة. فمعظم المستخدمين يطلبون مهام 

تعليمية أو مهنية، مثل: التلخيص والشرح 
والصياغة الرسمية، وهو ما يعزِِّز الأأسلوب المحايد 

ويقلِِّل حضور الأأساليب الأأدبية أو العاطفية. 
وهنا يظهر عامل إضافي بالغ الأأهمية، وهو سياق 

السؤال نفسه. فالنموذج يتأثر بالأأمر، ويستنتج 
النبرة والأأسلوب من كيفية صياغته، ومن طبيعة 
التفاصيل ونوعية الأأمثلة المذكورة فيه. فإذا جاء 
الأأمر رسميًًّا، كُُتب بأسلوب رسمي، وإذا جاء أدبيًًّا 

نة حاول محاكاة هذا الأأسلوب  أو ذا لهجة معَيَّ
في أثناء توليده النص. فالسياق هنا هو إشارةٌٌ 

توجيهية لا تقل أثرًًا عن البيانات الأأصلية.

أما فيما يخص مصادر البيانات التي تُدَُرَّب عليها 
النماذج العربية، فإلى جانب المدونات العربية 

المتاحة التي يغلب عليها المحتوى الصحفي والكتب 

نسان. ما لا تراه الخوارزميات، تلتقطه عين الإإ

القضية

النماذج العامة المُُعدّّة 
لعدة لغات، أكثر من مراجعة 

مخرجاتِِ لغاتٍٍ محددة 
كالعربية، تترك القارئ 

العربي أمام نصوص ذات 
مستوى متفاوت، من دون 

معيار موثوق يحكم على 
سلامتها.

والمدونات، تعتمد النماذج الحديثة على كميات 
كبيرة من البيانات المُُستخلََصة من زحف الويب 

)Web Crawling( العربي بعد تنظيفها ومعالجتها، 
وتشمل المقالات والمدونات والمنتديات ومحتوى 

منصات التواصل الاجتماعي. ومع ذلك، تظل 
المؤلفات الورقية والأأبحاث المحمية أقل تمثيالًا 

بسبب القيود القانونية أو عدم رقمنتها. وفي 
المقابل، تعتمد النماذج التجارية الكبرى مزيجًًا 

مشابهًًا من المصادر، إضافة إلى مدخلات المقيِِّمين، 
وإن كان جزء منه غير مُُعلََن بالكامل.

مراجعة النصوص العربية المُُولّّدة
لا توجد حتى الآآن جهة عربية معتمدة، أو حتى 
عالمية، تتولى مراجعة جودة النصوص العربية 
المُُوَلَّدة. إذ تخضع مراجعة النماذج المغلقة أو 

المفتوحة لمعايير الجهات المطوِِّرة لها، سواء 
أكانت مراكز أبحاث أو شركات. وتعتمد النماذج 

العالمية على مراجعِِين يعمل معظمهم على بيانات 
إنجليزية، وهذا ما يجعل جودة العربية متفاوتة. 

وفي النماذج مفتوحة المصدر، ينصبُُّ التركيز على 
بناء نماذج عامة لعدة لغات، أكثر من مراجعة 

مخرجاتِِ لغاتٍٍ محددة كالعربية، ما يترك القارئ 
العربي أمام نصوص ذات مستوى متفاوت، من 

دون معيار موثوق يحكم على سلامتها.

بين زخم الآآلة وندرة
نساني الصوت الإإ

أصبح من الواضح أن الذكاء الاصطناعي صار 
شريكًًا بالفعل في عالم الكتابة؛ فهو ينسج 

النصوص بسرعة واتّسّاق، ويوسِِّع إمكانات التعبير 
والترجمة والتلخيص. غير أن هذه الغزارة لا تعني 

نساني، فالحرف  بالضرورة اتّسّاع الكتابة بمعناها الإإ
الذي لم يمر بتجربة ذاتٍٍ كاتبة مُُشبََعة بالمشاعر 

والخبرة يظل، مهما بدا مُُحكََمًًا، خاليًًا من الأأثر 
نسان  الشخصي والبصمة التي لا يستطيع غير الإإ

أن يمنحها. وفي المقابل، لا يمكن تجاهل ما تتيحه 
هذه النماذج من مساعدة الكَتَّاب وتوسيع أفق 

بداع. الترجمة وفتح أبواب الكتابة والإإ

يبقى التحدي الحقيقي في الكتابة العربية قائمًًا 
على شقين:

تقنيًًّا: ويتمثّّل في الحاجة إلى بناء نماذج أكثر 
تجذّّرًًا في العربية، ببيانات أدق وأشمل، وأساليب 

متنوعة أكثر، وبأطر تقييم ومراجعة قادرة على 
ضمان جودة المخرجات.

وثقافيًًّا: في ضرورة الحفاظ على الكتابة البشرية 
بوصفها ممارسة واعية، لا استجابةًً آلية تُنُتج جُُمالًا 

متقنة، ولكن بلا روح.



لََنْْ تُُترجِِمََ لغتي
محمد السعيد

نسانية؟2 ما قيمة الترجمة الإإ
قد يتساءل المرء عن دوره، ولا سيما مع اطِِّراد 

هيمنة تقنيات الذكاء الاصطناعي وشيوع تطبيقاتها 
في مختلف حقول الحياة، ولا يلقى إجابةًً تُعُينه 

على فهم ما يجري في كثيرٍٍ من الأأحيان. هذه 
التقنيات بعينها ما هي إلا نماذج لغوية كبرى، 
تعالِِجُُ اللغات البشرية لفظًًا ومعنى، وتربطها 

بمثيلاتها في شبكةٍٍ واحدة من العُُصََيبات الرقمية 
الهائلة. تدلُُّ المفرَدَةُُ على مفردةٍٍ أخرى ارتبطت بها 
في مجاميع البيانات وأحواضها، فتتناسل الكلمات 

وتَلَِِدُُ ما ائتلفََ من سياقاتٍٍ في اللغة نفسها، وتُرُبطُُ 
المعاني بمعانٍٍ أخرى تفوقُُ الحاجة. ولكن ماذا 
يُقُال حين تُسُمَلَّ الكلمة، التي وُُلِِدت في ثقافةٍٍ 

احتضنتها ورَبَّتها ووهََبََتها معنى إثرََ آخر، إلى تقنيةٍٍ 
لا تفرِِّق؛ تقنيةٍٍ لا تُحُسن سوى الصمت في لغاتٍٍ 

تعجُُّ بالأأصوات والحياة؟

إن أكبرََ التحديات التي تواجه ترجمةََ الآآلة اليوم، 
وفقًًا لما يراه الباحث عز الدين غازي، يكمن 

في الغموضُُ الدلالي؛ إذ يغيبُُ عن الآآلة فهمُُ 
بة، الناشئة في ظلِِّ ثقافةٍٍ بعينها.  المفردات المُُرَكَّ

بٌٌَكَّ على الأألسن لا تُدُرك الآآلةُُ  قد يجري لفظٌٌ مُُر
حيثياته وأنّىّ جاء، وقد يتّّفق أن يقع هذا اللفظُُ 

ة على الترجمة أساسًًا.  ضمن حساسيةٍٍ ثقافية عصَيَّ
نسانية لم تطرأ حديثًًا؛  إَنَّ مسألة الترجمة الإإ

إذ طُُرِِحََت سابقًًا مع الترجمةِِ الآآلية باستعمال 
الأأدوات المُُساعِِدة للمترجم )CAT(، التي تحفظ 
ة بين لغتين وأكثر، ولكَنَّها لم  ذاكرةََ ألفاظٍٍ تقابلَيَّ
تترجِِم نيابة عنه، فللمترجِِمِِ حقُُّ اصطفاء كلمةٍٍ 

دون أخرى. والمترجم إنسانٌٌ له أهواءٌٌ وأحاسيس، 
نسانية تستوجب معرفةًً وخبراتٍٍ  والترجمة الإإ

واسعة، بما فيها الخبرات المََعيشة التي تدخل في 
بداعية وتقوِِّمُُها. صلب العملية الإإ

نسانية وليدةُُ الثقافة التي أنشأت  والترجمة الإإ
النص الأأصل الذي وُُلِِد من خبراتٍٍ إنسانية لها 

تاريخٌٌ عريق مثل الشعر والأأدب، وهما خيرُُ 
نسانية. يرى  مثالٍٍ للقيمة المهمة للترجمة الإإ

الشاعر عزرا باوند صعوبة ترجمة الانفعالات غير 
ةًًَمَّ،  المنطوقة التي يفيض بها الشعر والأأدب عا

وهي انفعالات لا يُحُِِسُُّ بها إلا إنسانٌٌ يمكنه 
تفكيكها والسعي في اصطياد معانيها نظرًًا إلى 

دةٍٍ للكلمات  المشترََك البشري، فهل يُعُقل لآآلةٍٍ والّا
أن تدركها وتسبرََ أعماقها؟ ولا تُضُاهي ترجمةُُ ذكاءٍٍ 

اصطناعي ترجمةََ إنسانٍٍ في السياقات الدقيقة 
مثل الطب والقانون؛ فالآآلة لا تفرّّق بين نظرة لغةٍٍ 

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  17

نسان يسّّفر. الآآلة تنقل والإإ



وأخرى إلى العالم، ولا بين دلالاتهما المعجمية 
والصرفية، ولا تستوعب التباينات الثقافية بين 

لغتََين تختلفان اختفََلا الليل والنهار، ولا سَيَّما 
إذا كان النصُُّ الأأصل يجري في سياقٍٍ قانوني، 
كما خََلُُصََ إليه الباحثان أحمد مناوس ويوسف 
نسان ممارسةًً يَعَقلُُ بها  سحاري. فإذا سلبتََ الإإ

ويرى الآآخر ويتعرّفّ عليه، فإنك تسلِِبه جزءًًا من 
ته وحقيقته. آدمَيَّ

ما الفرق بين نصٍٍّ يترجمه الذكاء 
الاصطناعي ونصٍٍّ آخر مترجم إنسانًيًّا؟

يتجلّّى هذا الفرق حينما يحملُُ النص دلالاتٍٍ 
غامضةًً تتطَلَّب فهمًًا لطبيعة ثقافة النص الأأصل. 

فالآآلةََ تترجِِم ما يسعه مخزونها الرقمي؛ إذ لا 
تقدر أن تنشئ روابط بين فكرتين متباعدتين. وإنْْ 
حدث، فالآآلة تخفق في نقل المعنى والأأسلوب. 
فعلى سبيل المثال، تجد الآآلة صعوبةًً في نقل 
َنَّ التباين نفسه لا 

التباينات بين ثقافةٍٍ وأخرى؛ لأأ
ة المرتبطة  تدركه الآآلة، فتترجمه بمعانيه المعجمَيَّ

في مخازن بياناتها. وفي هذا الصدد، يرى عز 
الدين غازي أن ثمّّة نقصًًا هائالًا في المعجم الآآلي، 

ل أن تُتُرجِِم الآآلة كلمةًً بمقابلٍٍ ثقافي  وقد يتحَصَّ
أو بمفردةٍٍ داَلَّة أو بمفرداتٍٍ وصفية، ولكن الترجمة 

قد لا تحظى بمقابلٍٍ في اللغة الهدف )وهي اللغة 
التي يُتُرجم إليها(، فربما تمحو أثر اللغة الأأصل 

وتفنِِّده، وربما تتحاشى الترجمةََ الحرفية، وقد 
تترجِِمُُ أحيانًاً بناءًً على ترجماتٍٍ وروابط مضلِِّلة، 

وقد تفتقد الموضوعية وتُؤُْْثِِرُُ أسلوبًاً على آخر.

نسانية، وإن كانت تصيب وتُخُطئ،  إن الترجمة الإإ
تقوِِّم الخطأ، بل ربما تكشفنا على أفقٍٍ ترجمٍيٍّ 

جديد، مثلما فعلََ ابن المقفع من المتقدمين في 
ترجمته لـ"كليلة ودِِمنة"، ومثلما فعلََ بسّّام حجار 

من المتأخرين في قراءةٍٍ كشفََت جوهرََ أدبيات 
الأأشواق في "معجم الأأشواق". والقصدُُ أَنَّ اللغةََ 

الهدف قد تترجم اللغةََ الهدفََ نفسها إلى مستوى 
دلالي أو تداولي آخر، إنْْ أخذنا الترجمةََ بمعناها 
الواسع، ويمكنُُ استحداث ألفاظ طارئة لا تقدرُُ 
نسانُُ  الآآلةُُ على أن تحلمََ بها يومًًا. والمترجم الإإ
وحدََه القادرُُ على إبداع أساليبََ لغويةٍٍ جديدة. 

ري، يرى استعماله  فمََن يقرأ كتاب "المواقف" للنَفَّ
الفريد للغة العربية، ومن يقرأ "رحلات غوليفر" 
يرلندي جوناثِِن سويفت يرى قدرته على ضخِِّ  للإإ

نجليزية. وهذان مثالان على  المعنى إلى اللغة الإإ
بداع البشري الذي لا تدركه آلةٌٌ في الكتابة،  الإإ

فضالًا عن الترجمة. والحقول المعرفية كثيرة، وقد 

الآلة تترجِِم ما يسعه 
مخزونها الرقمي، لكنها لا 
تقدر أن تنشئ روابط بين 

فكرتين متباعدتين. وإنْْ 
حدث، فالآلة تخفق في 

نقل المعنى والأسلوب، 
ووجود المترجم الإنساني 

سيبقى ضروريًًا.

الترجمة البشرية باقية، وإن تغيّّرت أدواتها.

القضية



تكون طارئة في ظلِِّ التسارع المعرفي الذي نراه 
كل يوم، وبعضُُها حسّّاس. وقََد درَسَََت الباحثة 
نسانية  جانغ فان في فروقاتِِ الترجمة الآآلية والإإ

في نقلِِ الطرائف من لغةٍٍ إلى أخرى، ووجدت 
أن الترجمة الآآليةََ السمع-بصرية تفتقر إلى حسِِّ 
الطُُّرفة وسلامة البُُنية، وتحمل ضََعفًًا في إيصالِِ 
مضامين الثقافة المكنونة في ثنايا النص الأأصل.

كيف أثّرّ الذكاء الاصطناعي
في عملية الترجمة اليوم؟

باتََ الاعتمادُُ على تقنيات الذكاء الاصطناعي في 
مختلفِِ الحقول كبيرًًا حتى أفقََدََ البشرََ قدرتهم 

ال. وهذا ما ذهبت إليه  على التفكير الفَعَّ
دراسةٌٌ حديثة صدرَتَ عن "معهد ماساشوستس 
للتكنولوجيا". إَنَّ الترجمةََ حقلٌٌ معرفي إنسانيٌٌّ 

شاسع، ولعَلَّ مزاولةََ تقنيات الذكاء الاصطناعي 
تعََيبُُ مهاراتِِ المترجِِم الظاهِِرَةَ، مثل إتقان 
أساليب الترجمة للغتََين اللتين يترجم منهما 

وإليهما، ومثل مهارة المعرفة الثقافية والتخصصية 
في حقلٍٍ معرفي معَيَّن. وقد يكون التأثير متراكِِمًًا 
ته الثقافية  على مََلََكاته في التفكير الناقد وحساسَيَّ
التي قد يَتَّخذها نبراسًًا يترجم به. وصارََ الواحد 
منا يترجم كيفما شاء، ولا يرى أبعد من اللحظة 
الراهنة، ولا ينظرُُ إلى التداعيات الأأخلاقية التي 
يفرضها استعمال الآآلة، مثل غياب الخصوصية 
في البيانات والنصوص المرسلة إليها وحساسَيَّة 

بعضها، ولا إلى عيوب نماذجها اللغوية الكبرى، 
مثل الهلوسات التي قد تضرُُّ النَصَّ المترجََم 

فتضيفُُ إلى المعنى ما ليس فيه. ونتجََ، مؤخرًًا، 
 ،)AI Slop( "ى "لََوثَةَ الذكاء الاصطناعي عيبٌٌ يُسَُمَّ

وقد اصطفيتُُ مصطلح "لوثة" لأأنه يصف حالََ 
الذكاء الاصطناعي وهو يعيد إنتاجََ ما أنتجََه من 

قبل، فتضمحل جودََةُُ مخرجاته.

ة الأأمانة في الترجمة؛ إذ  ولعَلَّنا نلتمس أهمَيَّ
قيل إن الترجمة خيانة، ولو أدرك قائلُُها الذكاءََ 

الاصطناعي لرأى أن ترجمتها لا تخون اللغة، 
نسان نفسه. ولربما يميِِّز  وإنما تخون معها الإإ

نسانية والترجمة  القارئ ويفرّّق بين الترجمة الإإ
الآآلية، حيث تَظَهر الأأخيرة في الأأماكن كلِِّها، ولها 

علامات ظاهرة كالفشل في نقل المعنى واستعمال 
ألفاظ مكرّّرة، ومعاملة النصوص المختلفة 

كأنها نصٌٌّ واحد بسياقٍٍ واحد، فلا تكاد تميِِّزُُ بين 
الترجمات الآآلية؛ إذ إنها كلها ذات صِِبغةٍٍ واحدة 

ومنطقٍٍ واحد. ولعل هَََمَّ الترجمةِِ بات مقرونًاً 
بالمََواطن التي تتطَلَّب هََمًًّا معرفيًًّا لا غير، ولكن 

هذه المََواطن قد أصابتها حُُمى تقنيات الذكاء 
الاصطناعي حتى رأينا بأمِِّ أعيننا ترجمةًً آلية عصَيَّة 
دراك. ولو كَلَّفنا الذكاء الاصطناعي  على الفهم والإإ

بمهمات الترجمة بمعانيها الواسعة، لفقدنا 
إحساسنا بثقافتنا وثقافة الآآخر، وصرنا نسكنُُ 

عالمًًا لا نفرِِّقُُ فيه بين الأأصل والترجمة، والحقيقة 
والمرآة، والأأصل والهدََف.

هل سيختفي المترجم في المستقبل؟  
أصدرت شركة مايكروسوفت بحثًًا توَقَّعت فيه 

انخفاضًًا كبيرًًا في مهنة الترجمة، والترجمة 
الفورية، وقد استعملت تقنيتها التوليدية 

"كوبايلوت" في رصد أسئلة المستخدمين وحََصْْرها 
وتصنيفها على محرك البحث "بينغ"، ثم أحصََتْْ 

احتياجاتهم وربَََتَّتها، فظهرت الترجمةُُ والترجمةُُ 
الفورية على رأس القائمة.

لعله من محاسن الترجمة الآآلية توفيرها الوقت 
والجهد والمال، ولكن ما زالت هناك حاجةٌٌ إلى 

المترجمين لتحسين مُُخرَجَََات تقنيات الذكاء 
الاصطناعي وترويضها وضمِِّها إلى سيرِِ عملهم؛ 
لتساعدهم في إنجاز ترجماتهم. ولكن لا ينبغي 

للمترجم أن يُسُلِِّم أمره لهذه التقنيات، وعليه أن 
ر أساس عملها الذي يعيد إنتاج ما قد قِِيل  يتذَكَّ

وما قد تُرُجم. 

ة الترجمة  إن وجود العنصر البشري في عملَيَّ
ضروري، ولن تستقيم ترجمةٌٌ آلَيَّة من دونه. يقول 

المترجِِم بيتر قسطنطين: "ما الذي تحاول أن تقلِِّده 
الآآلة؟ أيكونُُ تغريبًًا حََسََنًًا ذكيًًّا أم توطينًًا بديعًًا؟ 
أم تجعل من تشيخوف وكأنه قد كتب في لندن 

قبل عشر دقائق؟". إن العنصر البشري هو الضامن 
الوحيد القادر على مواجهة التحديات الطارئة في 

الترجمة. فقد يستعين المترجم بالذكاء الاصطناعي 
في بحثه، لا أن يُتُرجِِمََ عنه أو يستبدله استبداالًا 
ما في السياقات والمعارِِف الحديثة  تامًًّا، ولا سَيَّ

والمتسارعة. ومسكُُ الختام ما قاله الباحث 
عبدالحق الزموري في حفل جائزة الشيخ حمد 

للترجمة والتفاهم الدولي: "تصبح عمليةُُ الترجمة 
بحثََ المترجِِم عن جزءٍٍ منه في المترجََم له، بحثٌٌ 

نساني الذي تفرع عنه الاختلاف  عن المشترََك الإإ
والتعدد والأألسن، وهذه المهمة يستحيل على 

الآآلة حتى مواكبتها مهما بلغت سرعتها ومراكمتها 
نسان كلّّما ترجمََ فهو في الحقيقة  وقوتها"، وإن الإإ

"يترجم الآآخرََ فيه، وبالنهاية يترجم نفسََه".

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  19



فرانكنشتاين يخنق اللغة
أمل الفاران

يتناسب حجم المخاوف عكسيًًّا مع تمدُُّن 3
المجتمع. ففي حين تتنازع قِِوى العالم الأأول على 
توظيف قدرات هذه المنتجات لرفاهيتها وغلبتها، 

س المجتمعات النامية خيوط المؤامرة فيما  تتلَمَّ
يُلُقى إليها من أدوات. ولعَلَّنا نتذكر كيف هتف 

نترنت التي ستنشر أضواء  العالم الغربي لثورة الإإ
الحرية والديموقراطية في كل أنحاء العالم، بينما 

تحدث العالم الثالث عن الغزو الفكري!

تطبيقات الذكاء الاصطناعي هي اليوم "تسونامي 
مبهج" يجتاحنا ويتغلغل بيننا. وعلى عكس 

المنتجات الحديثة الأأخرى، لم ينتظرنا لنرحِِّب به 
أو نغلق الباب في وجهه. لم يدخل علينا كسابقيه؛ 

منتجًًا نقرّّر دفع المال للحصول عليه وتخصيص 
حيز له في منازلنا ومكاتبنا. هذا الجديد، وقبل 

أن نعي وجوده، تسَلَّل بسرعة إلى عوالمنا. غفونا 
وانتبهنا له في هواتفنا الذكية، وأنظمة سياراتنا 

الحديثة، وساعات أيدينا، وبرامج المؤسسات التي 
نعمل بها أو نستفيد من خدماتها، وهو ما سهّّل 

الكثير من العمليات وسرّعّها.

بين أسطورة الأأمس وكابوس اليوم
أخبرني صديق في نقاش معه: "عصر الأأساطير، 

وإن كان قد انتهى، أرى في رواية ماري شيلي 
)فرانكنشتاين( ما يجعلها بحق أسطورة العصر 

الحديث". وقد استشهد في حديثه بتوارد 
الاستحضار الدائم لحكايتها في مختلف الفنون: 

القصة، والرواية، والشعر، والمسرح، والفنون 
التشكيلة، منذ صدورها نحو 1812م وحتى اليوم. 
وتعقيبًًا على حديثه، فإني أُرُجعُُ السبب إلى النبوءة 

التي أطلقََتها الرواية.

دت بشخصياتها الرمزية مخاوف  فالرواية جَسَّ
إنسان العصر من حداثته وما بعدها؛ صراع العلم 

والطبيعة الذي نعيشه منذ ثلاثة قرون. لقد 
أحْْكََم البشر قبضتهم على العالم، وقضوا على 

كل وحوشه، فلم يعودوا يخشون إلا ابتكارًًا قد 
ينزعهم عن عرش الوجود؛ كائنًًا يُخُلخل أنظمتهم 
الاجتماعية والسياسية، ويسرق وظائفهم، ويزيل 
الأأمان الاقتصادي لطبقاتهم العاملة، أو أن يصل 

إلى ما هو أبعد، فيطور إرادة السيطرة ويفني 
البشر. أليست هذه هي كوابيسنا المعاصرة؟!

القضيةالقضية



تضييق حدود اللغة
هناك من يقول إن الذكاء الاصطناعي قد جثم 

أخيرًًا مثل نسرٍٍ قريبٍٍ من وادي عبقر! ولا منطق 
الآآن في اللجوء لأأسلوب شََعبوي يبشّّر بانهيار 

الأأدب نتيجة دخول هذا الثرثار النشيط. ومع ذلك، 
فالأأمر لا يخلو من مخاوف ينبغي الحديث عنها. 

يقول فتغنشتاين: "حدود لغتي هي حدود عالمي"؛ 
، فالمجتمعات القوية هي مجتمعات ذات  ومن ثََمَّ

ة فََتَيَّة، تتوسّّع وتستوعب المحسوس  لغات حَيَّ
والمُُجَرَّد. وقد تولّّى التعليم دائمًًا مهمة الحفاظ 

على هذه الحدود. أما توسيعها، فلا يحسنه مجالٌٌ 
بداع  بداع الكتابي الذي يفجِِّر اللغة. فالإإ مثل الإإ

اللغوي يعيد ترتيب الوجود بضبط السردية دائمًًا. 
ومع كل حاجة حياتية، يُنُظِِّم المفردات نَظَمًًا جديدًًا 

ليصنع ظِِالًالا مُُتفرِّدِةًً مدهشةًً، رغم أن مادتها 
الأأصلية قديمة.

أما اليوم، فبكبسة زر يوسّّع الذكاء الاصطناعي 
سيطرته، ويضيّّق على اللغة المكتوبة والمنطوقة 

ويخنقها. فتآكل اللغة يستشري مع ما تسرقه 

الصورة و"الميم"، وحتى الرموز التعبيرية 
يموجي" من مساحاتها، وقد يتفاقم هذا  "الإإ

التآكل في اللغة بسبب هذه المنتجات التي تسهِِّل 
إقصاءها وتغري به.

من ناحية أخرى، نحن نتواصل اليوم مع أدوات 
الذكاء الاصطناعي بالصوت بدالًا من الكتابة، ونطرح 
أسئلة غير واضحة ومتسرِّعِة، وهو لا يطلب منّّا، كما 

يفعل الآآباء والمعلمون، أن نعيد صياغتها بنحوٍٍ 
مفهوم، بل يطمئننا بأنها أسئلة ذكية، ويقدم لنا 

إجابات ترضي غرورنا. لم نعُُد بحاجة لمستوى 
تعليم معين لنحصل على معلومات متدفِِّقة تعزِِّز 

أوهام المعرفة. 

إضافة إلى ذلك، هذه "الذكاءات"، ولأأهداف 
تجارية بحتة، توجّّه طاقاتنا توجيهًًا خفيًًّا يُبُعِِد 
بداعية الحميمة المتفردة  الكتابة عن صيغها الإإ

الذاتية صوبََ كتابةٍٍ عملية وظيفية توليدية، تدجّّننا 
لنصبح نُسُخًًا متطابقة. وقد بتنا نسمع كل يوم 

شكاوى مؤسسات التعليم من تزايد اعتمادِِ الطبِِلا 
على الذكاء الاصطناعي في فروضهم الدراسية.

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  21

الذكاء الاصطناعي يعيد تشكيل عادات الطلاب الدراسية.

تشّّفي الرداءة
بالعودة إلى التعامل الغربي، السبّّاق دائمًًا في 
الخير والشر، يبدو أن عددًًا يتزايد من الروايات 

والقصص قد كُُتبت فعالًا في الفترة الأأخيرة 
باعتماد كبير على تطبيقات الذكاء الاصطناعي، 

ويأتي "شات جي بي تي" في الصدارة، ثم بعض 
المنصات الأأكثر تخصصًًا. ولعل من السهل 

تخيُُّل ما قد تنتجه هذه البرامج من أعمال: كتب 
بأغلفة صقيلة، وعناوين رنّاّنة، وتسويق كبير. أما 
المُُخرَجَات، فهي على شاكلة )penny novel( في 

تدنّيّ قيمتها ومضمونها.

عربيًًّا، لا تزال الريبة مسيطرة إلى اليوم. ومن 
يعلن اعتماده على هذه الذكاءات أو يكتشف 
الآآخرون أنه فعل، سيُُنتزع من طاولة الجدارة 

كفِِطرٍٍ سام ويُنُبذ. وغير بعيدةٍٍ عنّّا النمائم عن 
صحفيين يعتمدون على الذكاء الاصطناعي في 

كتابة مراجعاتهم النقدية أو تغذية محتوى 
حساباتهم في وسائل التواصل. ولا ننسََ 

الاستقبال البارد الذي حظيََ به الكتاب الوحيد 
الذي أعلنت صاحبته أنها كتبته بالتعاون مع 



القضية

ذكاءٍٍ اصطناعي! إن شبح السرقات الأأدبية ما 
زال مُُخيِِّمًًا فوق رؤوسنا، ويشحذ أسَنَّة مواهبنا، 

وهذا جيد.

ربما يكون مغريًاً للبعض أن يَعَدََ برنامجٌٌ ذكيٌٌّ بأنه 
سيصنع نيابة عن الكاتب حواراتٍٍ بين شخصيات 

روايته، ويحافظ على منطق الشخصية ويظهر 
مستوى تعليمها في اختياراتها اللفظية، وأن 

يضبط إيقاع العمل بحيث يحدد النقطة التي 
يجب أن ينتفض فيها البطل ويثور، ومتى ينضج 
ومتى يسقط. قد يشعر كاتب أن عبئًًا ثقيالًا أُزُيح 

نهاك النفسي والجسدي  عن عاتقه، وكلنا جرّبّ الإإ
في رحلة الكتابة. فما المانع من تسليم مهمة 

واحدة لمن يَعَدُُ بأنه لن يغفل عنها كما قد يغفل 
الكاتب؟ علمًًا بأن البرنامج الذكي قد وفّّى وعده! 

ولكن هل ستبقى متعة كتابة النص كما هي؟ 
لا أظن. خصوصًًا أن هذا الجهد سيضرب في 
الصميم مصداقيةََ نسبة عملٍٍ إلى الكاتب! ولا 

حاجة لفتح ملف حق الملكية الفكرية هنا، فهو 
عريض متشعب.

الأأمر الآآخر، لو خََلََت الرواية من أي عيبٍٍ منطقي 
ظاهر في أحداثها أو شخصياتها، فهل هذا جيد؟ 

لا أظن أيضًًا. فالروايات العظيمة، عظيمةٌٌ لا 
ابها  بكمالها، بل بهفواتها الصغيرة التي نسامح كَُُتَّ

عليها تقديرًًا لأأصالة العمل وجودته العامة. 
بداع. ولنتذكر أن الصرامة عدوٌٌّ آخر للإإ

ما يجب أن نخشاه على المدى القصير هو تفشي 
الرداءة واعتمادها معيارًًا في التلقي، فهي ستُُضعِِف 

النخب القارئة برجمها رواياتٍٍ مليئة بشخصيات 
بة، وعوالمََ مبهرجة تُغُشي  مصقولة، وأحداث مُُرَكَّ

أنظارهم. ستتآكل مهارات القَرَّاء الصبورين، 
أبناء النصوص الذين يدخلونها متسلِِّحين بكل 

حواسهم، ومخيلتهم حاضرة ليشيِِّدوا فيها ما شَيَّده 
الكاتب بلغته، ولينفخوا في أبطالها من أرواحهم، 

وليُُحبُُّوها ويبغضوها ويحاكموها. وفي عالمٍٍ 
مستوياتُُ القراءة فيه ضعيفةٌٌ أساسًًا، قد يُحُبََط 
الكتّّاب الجيدون، الذين لا ينالون من حاجتهم 

للتقدير والتواصل حدها الأأدنى.

مكتبات الماضي شاهدة على مخاوف الحاضر.

الباقيات الصالحات
ة  لن تزيحنا برامج الذكاء الاصطناعي عن سَُُدَّ
بداع كُُرهًًا. فحتى مع تسارع عمليات برامج  الإإ

الذكاء الاصطناعي التحليلية، لم تزِِد قدرتها على 
ة  إعادة لن تزيحنا برامج الذكاء الاصطناعي عن سَُُدَّ

بداع كُُرهًًا. فحتى مع تسارع عمليات برامج الذكاء  الإإ
الاصطناعي التحليلية، لم تزِِد قدرتها على إعادة 

ى به من مدخلات أنتجها البشر سابقًًا.  تدوير ما تُغَُذَّ
بداع. وليس هذا لب الأأدب ولا جذوة الإإ

الآآلة بلا تجربة حياتية ولا خيال أصيل، لن تخلق 
للبشر ما ينير أرواحهم ويغذي مشاعرهم. الآآلة 

ما زالت بعيدة عن مقاربة مستوى الابتكار البشري 
ولا مََنفذ لها إلى سِِرِّهِ؛ لأأننا ببساطة لم ننجح في 
معرفته. وإلا لكنّّا أرضعناها إياه كما علمناها كيف 

تحلل وتفكك وتركب الجمل والصور والأأصوات مثلنا.

ربما لا يتمَرَّد الذكاء الاصطناعي على صانعيه كما 
تنَبَّأت الروايات المتشائمة والأأفلام، لكننا ببساطة 
قد نهلك وهو مقيم؛ إذ يبدو أننا نجحنا أخيرًًا في 
ابتكار ما لا يفنى. قد ينقذنا هوسنا بالسيطرة على 
خطر انقلابه. ربما سنظل نُخُضعه، كما نفعل مع 
كل ما تحت أيدينا، فلا يتعدى حدود إرادتنا، ثم 

بعد أن نفنى، تظل )Siri( وحفيداتها يرهفن السمع 
بانتظار أوامرنا لتلبيتها. ربما يبقى جِِنّّ عصرنا الحالي 

عمرًًا بعدنا، ولا ينتبه أننا قد غادرنا حتى تأكل دابة 
الأأرض بطارياتهم.

الآلة بلا تجربة حياتية ولا 
خيال أصيل، لن تخلق للبشر 

ما ينير أرواحهم ويغذي 
مشاعرهم، وما زالت بعيدة 
عن مقاربة مستوى الابتكار 

البشري ولا مََنفذ لها إلى 
سِِرِِّه؛ لأننا لم ننجح في 

معرفة هذا السر.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  23

رحلة الأغنية السعودية
من الأداء الشعبي المحلي إلى 

الأوركسترا الوطنية
خليل إبراهيم المويل  

أدب وفنون

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  23



أدب وفنون

لا شك في أن البيئة والتضاريس الجغرافية 
تضع بصمتها على الثقافة والفنون بمختلف 

أشكالها. فموسيقى أهل الصحراء تختلف عن 
موسيقى أهل الساحل، وموسيقى أهل الساحل 
تختلف عن موسيقى أهل الجبال. وهكذا تكوّّنت 

الموسيقى وطُُرُُق الأأداء قبل أن يتكوّّن عِِلم 
الموسيقى والمقامات الموسيقية، مثله مثل 
علم العََرََوض الذي أسسه الخليل بن أحمد 

الفراهيدي؛ إذ كان العرب يقرؤون الشعر موزونًاً 
قبل إيجاد الفراهيدي بحور الشعر.

ففي المملكة، وعلى امتداد مساحتها، نجد تباينًًا 
في التضاريس يتبعه تباين في الطقس والمناخ، 

ولكل منطقة طابع خاص تعايش معه أهله 
وأنتجوا فنًًّا مناسبًًا له. وباختلاف إيقاع الحياة 

بحسب هذا التنوع، تختلف طرق الأأداء والآآلات 
، يستخدمون آلات  المستخدمة. فالرعاة، مثالًا

تختلف عن آلات أهل الساحل والمدن.

الموسيقى والكلمة في الأأغنية السعودية
نسان العربي،  ترتبط الموسيقى بالكلمة لدى الإإ
وقد أعطت الموسيقى للكلمة بُعُدًًا جديدًًا من 

الأأحاسيس والمشاعر ارتبطت بحياة العربي في 
فرحه وحزنه وانتصاراته وانكساراته. وقد انعكس 

ذلك على الفنون الأأدائية التي رفدت الأأغنية 
السعودية بفنونها وأدائها. كما أنه في قديم 

الزمان، اتّبّعت القبائل في الجزيرة العربية طُُرقًًا 
متنوّّعة لبث الرعب في الأأعداء، وكان أبرزها 

استخدام الغناء بنبرات مختلفة، وبمصاحبة 
دة توارثتها الأأجيال، حتى أصبحت  رقصات محَدَّ

اليوم فنًًّا شعبيًًّا معبرًًا عن كل منطقة. ومن أشهر 
الفنون الأأدائية الشعبية التي استلهمتها الأأغنية 

السعودية: فن العرضة والسامري من فنون 
المنطقة الوسطى، والربابة من فنون المنطقة 

الشمالية، والقادري والهيدة من فنون الأأحساء، 
والفنون البحرية في المنطقة الشرقية، وفن 

الخطوة أحد فنون المنطقة الجنوبية.

كما هو حال الموسيقى والأأغنية في كل ثقافات العالم، مرّتّ الأأغنية السعودية بمراحل 
تطورها الطبيعي حتى وصلت إلى مرحلة النضج التي نعرفها اليوم. وأصبحت هناك بصمة 
موسيقية سعودية يمكن للمتخصصين والمهتمين معرفتها. ولم تأتِِ هذه البصمة بين ليلة 

وضحاها، بل جاءت عبر أجيال أخلصت للفن وقدمته جاهزًًا لنجني ثماره.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  25

الأأغنية السعودية تأثّرًًّا وتأثيرًًا
لم ينفصل المجتمع السعودي عن العالم 

تأثّرًًّا وتأثيرًًا، خاصةًً منطقة الحجاز التي 
هي ملتقى عالمي، يتوافد إليها الناس من 
مختلف الثقافات. ويتعزز التلاقي الثقافي 

والفني في المملكة عمومًًا والحجاز خاصة؛ 
لأأنها من المناطق الجاذبة للعمل لأأناس 

من مختلف الجنسيات. وقد أسهم انتقال 
الفنون الغنائية، التي تشمل الأأداء والغناء 

والحركة بمختلف أنماطها ورقصاتها المصاحبة 
في تطوُُّر الفنون الغنائية الناشئة في أنحاء 
السعودية، وتطوُُّر الوافد منها مُُتخذًًا صورًًا 

مختلفة من الأأداء والتواتر.

إلى جانب ذلك، كان لمجاورة بعض دول 
الخليج لأأقاليم مثل إيران والهند، والتنقل 

بين تلك البلدان، وحركة تجارة اللؤلؤ، 
وتوافد أعداد كبيرة من التجّّار وغيرهم 

من إفريقيا والنوبة وزنجبار، أثرٌٌ في امتزاج 
الثقافة الشعبية في منطقة الخليج بألوان 

شعبية مختلفة، كفن الطنبورة والليوة ذات 
فريقية. وكذلك حال بعض الآآلات  الأأصول الإإ

الموسيقية الشعبية كالمنجور والصرناي.

ثم انتقلت الفنون الشعبية من محيطها 
المرتبط إلى آفاق أوسع؛ إذ تشرّبّ الفنانون 
السعوديون التراث وهضموه، وظهر ذلك 

جليًًّا من خلال الأأغنية السعودية التي 
اعتمدت على الثيمة التراثية والشعبية؛ 

لكونها الأأقرب إلى قلوب الناس.

الأأغنية السعودية الحديثة وتطورها
في نهاية الثلاثينيات، بدأت أولى خطوات 

مؤسس أول مدرسة موسيقية حديثة في 
السعودية: الموسيقار طارق عبدالحكيم، 

الذي تنتمي معظم أعماله في مرحلة ما 
ذاعة إلى الموروث الغنائي  قبل تأسيس الإإ

المعتمِِد على النموذج الشرقي الشعبي 
والتراث اليمني. كما عُُرف عبدالحكيم مُُلحّّنًًا 

ومغنيًًا من خلال أغانيه الشهيرة، مثل: "يا 
ريم وادي ثقيف"، و"عند النقا"، و"يا لابس 

الإإحرام". ولا يمكن أن نُغُفِِل دور مطلق 
ب بـ"سمير الوادي"، الذي  الذيابي المُُلَقَّ

كان شاعرًًا وملحنًًا ومغنيًًا، إلى جانب عمله 
مذيعًًا منذ عام 1955م. 

طلال مداح.

بشير شنان.

اقرأ القافلة: طارق 
عبدالحكيم.. لحنُُهُُ علََّم 

الغََزََلْْ، من العدد نوفمبر - 
ديسمبر 2025.

تراكم أجيال من الملحنين 
والشعراء والمغنّّين يوصل 

الموسيقى السعودية إلى 
العالمية، ويحفظ لها هويتها 

ضمن الحداثة.



أدب وفنون

ثم تلى ذلك عددٌٌ من التجارب الفنية، ومنها 
تجربتان نسائيتان مهمّّتان: تجربة الفنانة ابتسام 

لطفي، وقبلها تجربة الفنانة توحة. وهاتان 
التجربتان تستحقان تسليط الضوء عليهما 
إنسانيًًّا وفنيًًّا ومجتمعيًًّا؛ فوجود المرأة في 

الساحة الفنية في ذلك الزمان كان تحديًاً كبيرًًا. 
ومن الناحية الفنية، يمكن الحكم على هاتين 
التجربتين الفنيتين، بحيادٍٍ، بأنهما من أنجح 

التجارب في الفن السعودي، على الرغم من 
تباين الاتجاه الفني بينهما. فبينما اتجهت توحة 
إلى التراث والفن الشعبي لتجدد فيه، اتّجّهت 
ابتسام لطفي إلى التحديث في الأأغنية، حتى 
إنها كانت محَطَّ أنظار الملحِِّنين العرب الكبار 
في تلك المرحلة، فلحّّن لها رياض السنباطي 

أغنية "وداع"، وأشاد بصوتها محمد عبدالوهاب.

وفي منتصف الثمانينيات، ظهرت قوالب 
موسيقية، وإن لم تكُُن جديدة كليًًّا، لكنها 

اختلفت عمّّا كان مألوفًًا. فبرزت أسماءٌٌ جديدة 
في الساحة الفنية تريد خوض غمار التحدي 

والمنافسة مع الأأسماء اللامعة. لم تكُُن الأأرض 
ممهدة أمام ذلك الجيل، ولكن هناك أسماء 

بعينها لا يمكن إغفالها ساعدت في نقل الأأغنية 
السعودية إلى الآآخرين، ومن أهم هذه الأأسماء 

الفنان طلال مدّّاح، أشهر من قدّّم "الأأغنية 
المكبلهة" من خلال أغنية "وردك يا زارع الورد"، 

التي لاقت رواجًًا جماهيريًّاً مع الاحتفاظ 

بالتقدير لتجربة سابقيه. والأأغنية "المكبلهة" 
هي الأأغنية التي تكون على هيئة مقاطع 

مختلفة الأأوزان والقافية، بينما كان المطربون 
السعوديون قبل طلال مدّّاح يلحنون أعمالهم 

بأسلوب أغنية اللحن الواحد. كما أن لطلال أيضًًا 
الفضل في نشر الأأغنية السعودية خارج حدود 

السعودية مع عدد من التجارب التي سبقته.

ذاعة والتلفزيون دور الإإ
ذاعة في تشكيل هوية الأأغنية  أسهمت الإإ

السعودية وانتشارها باعتبارها مؤسسة منتجة 
ترعى الفن وتُوُجِِّهه. كما نقلت الأأغنية من 
المناطقية إلى الوطنية، ومن الارتجال إلى 

الاحتراف. كما أسهمت في تقديم الأأصوات 
المهمة في الأأغنية السعودية، مثل طلال 

مداح ومحمد عبده وغيرهما، في فترة 
الستينيات وما يليها.

وبعد دخول التلفزيون للمجتمع، تألّّقت الأأغنية 
نتاج الفنّّي قواعده وإسهاماته في  وأصبح للإإ

تأسيس مجتمع فني حضاري؛ إذ أصبح أهم 
ت دورًًا إستراتيجيًًّا في انتشار  جهة إنتاجية أَدَّ

الأأغنية لتحقيق أهدافها برفع الذائقة الجمالية 
وإرضاء الشغف الاجتماعي. وكان برنامج "مسرح 

التلفزيون" العلامة الفارقة في ذلك؛ إذ تألقت 
فيه جميع عناصر النغم للتنافس ومزج الفن 

التعبيري الحديث بالفن الشعبي التراثي.

وبالتزامن مع ظهور مسرح التلفزيون نشأت 
مت  نتاج الفني، قَدَّ مجموعة من شركات الإإ

كثيرًًا من التجارب الفنية المعتمدة على 
تحقيق النجاح الجماهيري من خلال توزيع 

الأأسطوانات. فازدهرت الحالة الغنائية 
السعودية لأأول مرة ازدهارًًا لافتًًا، وارتفع 

مستوى التعبير النغمي من الحالة البسيطة 
ليصل إلى صيغة التخت الشرقي.

وأفرزت هذه المرحلة مجموعة أصوات لها 
طابع "النجومية"، نظرًًا لمستوى المهارة 

النغمية، كما في حالة بشير شنّّان، وطاهر 
الأأحسائي، ومطلق دخيل. 

 
تجارب سعودية مترّفدّة

ظهر عديد من التجارب المتفرّدّة في الأأغنية 
السعودية، من أبرزها تجربة الفنان عيسى 
الأأحسائي، التي اتسمت بخصوصية عالية؛ 
إذ مثّّل الاتصال الحي بين العصر الذهبي 

للغناء الخليجي الأأصيل وبين الحاضر. كما أن 
صوته القوي وأداءه العفوي جعالَا من أغانيه 
د على ألسنة العامة، وأصبح  تراثًاً شفويًّاً يترَدَّ

هناك تصنيف يختص بالفنانين بحسب التوجه 
التعبيري ومستواه.

أسهمت الإذاعة في تحويل 
الأغنية السعودية من محلية 

إلى وطنية، ومن الارتجال 
إلى الاحتراف، وقدّّمت أبرز 

أصواتها.

الفنان الراحل "طلال مدّّاح".

عمر كدرس.

ابتسام لطفي.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  27

وهناك تجربتان غنائيتان لا يمكن المرور بهما 
دون توقف، وهما تجربتا "عمر كدرس" و"سراج 

عمر". وهذا الثنائي كان له دور بارز في 
تحويل المشهد الموسيقي السعودي وتطويره، 

وذلك بالجمع بين الأأصالة والحداثة، وإيجاد 
صيغة فنية مُُقنِِعة من خلال دمج العناصر 
الموسيقية التراثية، مثل إيقاعات السامري 

وغيرها، في أنماط عالمية معاصرة.

مشهد الأأغنية السعودية
في ظل رؤية 2030

شهدت المملكة في السنوات الأأخيرة تحوالًا 
ثقافيًًّا عميقًًا جعل مجموعة واسعة من البدائل 

الترفيهية ممكنة، وشهدت أيضًًا نموًًّا في 
مشهد الموسيقى والترفيه الذي يجمع بين 

الطابع التقليدي والحداثة، تأكيدًًا على رؤية 
2030 وتشجيعها للفنون والثقافة. وكانت 

الذروة في تأسيس "الأأوركسترا والكورال 
الوطني السعودي" التي تأسست في عام 

2021م، وتعمل تحت مظلة هيئة الموسيقى 
التابعة لوزارة الثقافة على تعريف العالم 

بالموسيقى السعودية، وأحيت حفلات عديدة 
في عدد من المدن العالمية، مثل: باريس 

ونيويورك ومكسيكو سيتي.

ختامًًا، يمكننا القول إن الأأغنية السعودية 
هي ظاهرة ثقافية واقتصادية تنتقل 

قليمي  من النجاح المحلي إلى التأثير الإإ
والعالمي، محافظة على هويتها في قلب 

الحداثة، ومستفيدة من الدعم غير المسبوق 
لتصبح المملكة رائدة في المشهد الفني. كما 
أن هنالك توجه قوي لإإحياء الأألوان الغنائية 
القديمة، ولكن بإنتاج موسيقي حديث، مما 
يخلق مزيجًًا فريدًًا يجذب الأأجيال الجديدة 

والقديمة. وتمثل الأأغنية السعودية رحلة 
مذهلة من التمسك بالهوية إلى الانفتاح 

لت من فن محلي إلى  على العالم. لقد تحَوَّ
صناعة ثقافية واقتصادية ضخمة، تثبت أن 

بداع عندما يلتقي بالدعم والرؤية، يمكنه  الإإ
أن يصل إلى آفاق لا حدود لها.

لقد تشكّّل هذا التراكم عبر أجيال من 
الملحنين والشعراء والمطربين، ومن الفنون 
الشعبية إلى المدارس الموسيقية النظامية، 
ومن أشرطة الكاسيت إلى المنصات الرقمية 

والمهرجانات العالمية. واليوم، يمكننا الحديث 
عن "بصمة سعودية" في الموسيقى، بات 

المتخصصون والمهتمون قادرين على تمييزها، 
لتستمر الأأجيال الجديدة في تطويرها وحملها 

نحو آفاق أوسع، مع الحفاظ على جذورها 
نسان والتراث. العميقة في الأأرض والإإ

حفل "روائع الأأوركسترا السعودية" في باريس، المصدر: وكالة الأأنباء السعودية )واس(.

توحة.



يتجدّّد الجدل حول موقع المسعدي في المشهد الأأدبي التونسي كلّّما تجدّّد الصراع حول أحقيّّة تعيين 
الرموز. فالرجلُُ أحد ركائز الثقافة الوطنية الحديثة في تونس، لكن مُُدََوّّنتََهُُ لم تسلم من المساءلة: هل 
تستحق الاستقرار في مكانها من برامج التعليم؟ أم تُزُاح لفائدة تجارب جديدة؟ ليست المسألة مرتبطة 

بقيمة النصوص بقدر ما هي تعبير عن التجاذب بين مََن يطالب بالاستمرارية مََون يوّّلح بالقطيعة. 

آدم فتحي

محمود المسعدي
امتحانُُ الأيقونة

أدب وفنون



وُُلد محمود المسعدي عام 1911م، لكن 
ولادته الأأدبية كانت عام 1939م، سنة تأليف 
"حدّّث أبو هريرة قال"، وبعدََها "السدّّ"، ثم 
بعد ذلك بسنوات قليلة "مولد النسيان"، من 
دون أن ننسى "من أيّاّم عمران" التي صدرت 
لاحقًًا. أربعة أعمال أدبية كُُتب مُُعظََمها وهو 

في الثلاثينيات والأأربعينيات من عمره. صنعت 
مجدََهُُ وجعلت منه ظاهرة فريدة: رحََل في 
الثالثة والتسعين )2004م(، لكن نصوصه 

ظلّّت "شابّةّ" من بعده، متجاوبةًً مع أجيال 
متعاقبة، تبحث عن الحداثة في انفتاحها على 

العالم من دون فقدان الجذور. وسرعان ما 
صار لهذه التجربة قرّّاء ونقّّاد اقتنعوا بثيماتها، 

وبلغتها المتفرّدّة التي باتت عنوانًاً على صاحبها. 
، قرأ "السدّّ" مرتين في سنة  طه حسين، مثالًا

1957م، قبل أن يكتب عنها باعتبارها "القصّّة 
الفلسفيّّة كأحقّّ ما تكون الفلسفة... والقصّّة 
الشعريّةّ كأروع ما يكون الشعر". أما توفيق 
بكّّار، فكتب بمناسبة صدور العمل الأأخير: 
"قلّّما قرأتُُ قصّّةًً مثلََها لوعةََ هوًًى وعذابََ 

تَسَآل... هي الفكرُُ قد صار فنًًّا... نصٌٌّ بدعةٌٌ 
بإمضاء كاتب من الأأكابر".

ضمن نسيج القاعدة الثقافية
كان من الطبيعي أن يصبح الرجل عنصرًًا من 

عناصر القاعدة الثقافية الأأساسية الخاصة 
بتونس الجديدة، شأنه في ذلك شأن أبي 

القاسم الشابي، والبشير خريف، وعلي 
الدوعاجي، وغيرهم. كما كان من الطبيعي أن 
ة من لم  يُدُرََجََ في برامج "البكالوريا". إلا أن ثَمَّ

يستطب استقراره في هذا البرنامج، بدعاوى 
، وأن  كثيرة: أنه كاتب شبع تكريسًًا، وقُُتِِلََ تحليالًا

لغته معقّّدة بالقياس إلى العربية الحديثة، 
وأنه ما كان ليُُستقرّّ به في برامج التعليم لولا 
مكانته السياسية. والحقُُّ أنها دعاوََى يصعب 
تصديقها. هل نكفّّ عن محاورة الجاحظ أو 

نجيب محفوظ لأأنهما مكرّسّان؟ وكيف يستقيم 
القتل تحليالًا حين لا تقرأ فقرةًً إلا فاجأتك 

بانفتاحها اللامتناهي على التأويل؟ أما لغته، 
يحائيّّة  فهي لا تنفكّّ تهزّّك بطلاوتها وطاقتها الإإ
الهائلة. ولو صَحَّ أن تطوُُّرََ لُُغََةٍٍ ما يقتل تجربةًً 

أدبيّّةًً، لقُُتِِلََ دانتي )1265م - 1321م( في 
يطالية، ورابليه )1483م - 1553م( في  الإإ

الفرنسية، وشكسبير )1564م - 1616م( في 
نجليزية، وغيرهم.  الإإ

أما عن علاقة مكانته الأأدبيّّة بوظائفه السياسية، 
فليس من شٍكٍّ في أن مكانتََه السياسية جعلت 

نصوصََه مرئيّّةًً أكثر. غير أن عددًًا كبيرًًا من 
أبناء جيله كانوا كتّّابًاً ووزراء ولم تسمح لهم 
مدوّّنتهم بما تحقّّق له. صحيحٌٌ أن السياسة 

تستطيع صناعة فقاعةٍٍ إعلامية، لكنها لا 
تستطيع صناعة مجد عابرٍٍ للزمن.

ومن قََدََرِِ النصوص أن تستفيد )وأن تعاني( 
بسبب أن كاتبََها مسؤولٌٌ في السلطة، أو 

سياسي تتحكّّم في تقييمه توازنات معيّّنة. لا 
وجود لمصيرٍٍ أدبيّّ مبنٍيٍّ على أدبيّّةٍٍ خالصة. 
يصحّّ ذلك في الأأدب العالمي كلّّه، فما بالك 

بتونس وسائر البلاد العربية. والأأرجح أن 
المسعدي استقرّّ في برامج "البكالوريا"؛ لأأنه 

عرفََ كيف يُصََُيِِّرُُ الفِِكرََ فنًًّا بحسب عبارة توفيق 
بكّّار، وعالج جماليًًّا ثيمات ما انفكّّت تثبت 

أنها راهنة ومتجدّّدة. لكن تلك الثيمات ليست 
وحدََها. فثمّّة كاتبات وكتّّاب جُُدُُد عالجوا 

تلك الثيمات بطرقهم، واقترحوا ثيمات أخرى 
لم تشغل بال جيل المسعدي، ويستحقّّون 

الانفتاح عليهم.

شارة إلى أن اختيار  ولعل من الضروري الإإ
محتوى برامج التعليم وإثرائه وتحيينه، أمر في 

غاية الخطورة، تعتني به الدول على اختلاف 
نُظُُُمها؛ عن طريق مؤسساتها ومنظوماتها 

الإإجرائية، المكلّّفة بانتقاء ما تراه جديرًًا بأن 
يُدُرج في الرصيد المشترك. وقد تتغيّّر البرامج 

بمرور الزمن، بإضافةٍٍ أو حذفٍٍ وفق تَحَوُُّلِِ 
القِِيََم والأأذواق، وحسب تغيُُّر موازين القوى 

في المجتمع. 

بين البناء والهدم
ليست المسألة إذًًا مجرد صراع نقدي، بل 

هي صراع على التمثيل الرمزي. وهو صراع 
يعني الثقافة العربية عمومًًا، وربما العالمية، 

وليس خاصًًّا بتونس. الجيل الجديد يريد 
رموزه الخاصة. ومن حقّّه المشروع أن يسأل: 
هل يظل اللاعبون القدامى في مكانهم مدى 

الممات، أم يُفُسََح المجال لغيرهم؟ ومتى 
يتحاور القديم والجديد، ويتجاوران؟ غير 
أن من الخفّّة الاعتقاد بأن الشرعية الأأدبية 
يمكن أن تُنُتزع بالهجوم المباشر أو بعدد 

عجابات" و"المتابعات". "الإإ

فمن الخطورة أن يتحوّّل النقاش إلى إنكار 
للأأبوّّة الأأدبية، كأن جيالًا جديدًًا يستطيع أن 

يُوُلد بلا آباء، أو كأن جيالًا يستطيع أن يستعير 
آباءًً من ثقافات أخرى باسم الانفتاح. كما 

أن من الخطورة استسهال الوقوع في غواية 
تحطيم الرموز. لعبةٌٌ تبدو مغرية، لكن سحرها 

سرعان ما ينقلب على الساحر ما إن يصبح شابُُّ 
اليوم شيخًًا عند جيل الغد. لا يعترف الرصيد 

الأأدبي بالانقلابات السريعة، ولا يُقُتحم عن 
طريق الاحتلال أو الغصب. إنه بناء تراكمي 

يحتاج إلى زمن واعتراف.  

فن البقاء
والحقُُّ أن هذه الأأسئلة سياسية بامتياز: "متى 

يَحَِِينُُ دورُنُا في وجه احتكار الأأدوار؟ كيف 
نؤسّّس للتداول على المواقع؟". جيل "العشرين 

سنةًً كفاحًًا" الذي تمسّّك بالبقاء أكثر ممّّا 
ينبغي، فشاغبهُُ شبابُُ الستينيات والسبعينيات، 

ة  إلى أن طالبََهُُ شبابُُ الثمانينيات بالرحيل. ثَمَّ
في السياسة كما في الأأدب، كبارٌٌ يطول بهم 
العمر والعطاء، من دون أن يفقدوا شبابهم 

ة آخرون يسيئون  بداعي. وثَمَّ الروحي والإإ
التعامل مع الأأبناء والأأحفاد حدّّ تحريضهم 

على عقوقهم، إنقاذًًا للتركة أو انقضاضًًا عليها. 
ة دائمًًا بين الفريقين ذهنيّّةٌٌ تظهر كل مرة  وثَمَّ
بتلوين جديد. من علاماتها إيهامُُ الجميع بأن 
الكفاح ليس ضروريًّاً للنجاح. يكفي أن تصرخ 

وتبتزّّ وتنشئ عصبيّّةًً وتدّّعي ما تريد كي تحصل 
على ما تريد. إنها ذهنيّّةُُ الحصاد قبل البذْْر 

والمطالبة بكل شيء الآآن وفورًًا. لم يغِِب مثل 
هذا عن جيل المسعدي، لكنه كان خافت 

الصوت. وكان يندر أن يتخطّّى الكاتبُُ حدًًّا من 
اللياقة حين يهجو زميله، وحدًًّا من الاحتشام 

حين يمدح ذاته، في نوع من الخجل والتواضع 
المبالغ فيهما أحيانًاً حدّّ النّّفاق الظاهر. اليوم، 

علام عن السيطرة،  وبعد خروج فضاءات الإإ
ومن وراء "أقنعة" الثقافة الرقميّّة، تحرّّر 

الخطاب، وبلغ أقصى درجات الانفلات، حتى 
رسخ في أذهان أصحابه أن الثقافة يمكن أن 
تُبُنى بمجرّدّ تطويب الذات، وتحطيم الآآخر، 

والفتك به، ومحوه بضغطة زرّّ. 

المطلوب أن يدرك الجينلا أنهما بالضرورة 
على موعد، أحدهما مع الآآخر، شرْطََْ أالَّا 

يكتب الجيل السابق بعد الوقت، وأالَّا يكتب 

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  29



الجيل اللاحق قبل الوقت. لا شيء يُبُنى في 
الثقافة بالقوة، لا الرموز ولا الأأيقونات، ولا 
قصاء، لا من السابق  شيء يُبُنى بالتنكّّر والإإ

على اللاحق ولا العكس. البناء الحقيقي يتمّّ 
عبر قراءة الكُُتّّاب وكتابتهم بالاختلاف عنهم، 
وبإخراجهم من مقامهم الرمزي، ومساءلتهم 

بوصفهم مشروعاتٍٍ مفتوحةًً لا صناديق مغلقة، 
وباعتبارهم كتّّابًاً لا آباءًً خالدين.

على الجميع التسليم بأن الرغبة في الجلوس 
إلى مائدة "الاعتراف" لا تكفي، بل عليك أن 

تستحقّّها؛ فلا التقدّّمُُ في السنّّ ضمانٌٌ للقيمة أو 
دليلٌٌ على انتفائها، ولا الشبابُُ ضمانٌٌ للجدارة 

أو دليل على تأكيدها.

نظرة كأنها جسر
ذاك ما استقرّّ في ذهن كاتب هذه السطور 

عندما جلس إلى المسعدي قبل سنوات، في 
ذلك البيت القرطاجيّّ الهادئ. كان الرجلُُ 
مُُتعبًًا، يتنفّّس بصعوبة، ما اضطرّّ فريق 
التصوير إلى وقفات بين اللقطة والأأخرى 

كي يستردّّ أنفاسه. لكنه أصرّّ على الذهاب 

بالتسجيل إلى نهايته. وكان في أثناء الوقفات 
يُلُقي على الجميع نظرةًً يصعب تحديدها؛ 
نظرةًً شبيهة بأدبه، عصيّّة على "التجنيس"، 
ة  كأنها جسر يُلُقى من فوق فجوة هائلة. ثَمَّ
ما يقارب ستين سنة تفصل بين أوّّل مقالاته 

)1945م( وذاك الحوار. ستّّون سنةًً بدت 
لكاتب هذه السطور كنايةًً عن الفجوة التي 
لا بَدَّ من ردمها بين السابق واللاحق. لا بَدَّ 
من الاعتراف للراحلين والاعتراف بالأأحياء، 

كيلا يَقَهرََ جميعََهُُم الجحودُُ فيسهل عليهم 
النكران: يصرخ هذا من أنت؟ فيهتف الآآخر 

"ديغاج" )أي ابتعد(! 

لا تحتاج الثقافة إلى تقديس أيقوني ولا إلى 
اندفاع عاطفي، بقدر ما تحتاج إلى استمرارية 
جدليّّة، تحمي الذاكرة الجماعية، وتدافع عن 

القيمة، وتمنع الشعبويّةّ من ابتعلا الأأدب. 
لذلك أدركت الشعوبُُ الحيّّة ضرورةََ "الحوار 
بين الأأجيال". وفتحت جامعاتها على تجارب 
الكُُتّّاب الأأحياء إلى جانب الراحلين. لم يعُُد 

"البانثيون الأأدبي" مقبرةًً للعظماء بالمعنى 
القديم، بل صار حديقة فيحاء يفتحها الوعي 

الجمعي أمام كلّّ من يُقُنع شعبه بأنه يقوله، 
ويعبّّر عن وجدانه، ويلهمه، ويستفزّهّ أيضًًا.

كتب المسعدي يقول في "التأمّّلات" )القسم 
الأأخير من كتابه موضوع الحوار(: "لمن أكتب؟ 

ألأأنا الذي سيموت طمعًًا في أن يبقى حيًًّا؟ وََهْْمٌٌ 
كلُُّ ذلك. ولكنه لا حياةََ يضطلع بها الحيّّ، ولا 
أدب يعنيها، إن لم يكُُن كذلك أساسًًا ليقينٍٍ لا 
يستقيم". وحين ذكّّرناه بهذه الفقرة، وسألناه 
إن كان هذا كلام صاحبِِ التجربة الطويلة، 
فماذا يمكن أن يقول للأأديب الشابّّ؟ قال: 

"أقول للأأديب الشابّّ: كُُن أنت أصفى ما تكون 
من غيرك، وانفرد، واحتكّّ بمغامرة وجودك". 

عبارةٌٌ تدلّّ على أن الرجل بعيدٌٌ عن الأأيقونة التي 
صُُنِِعت له. وتشير في الوقت نفسه إلى أهمية 
امتحان الأأيقونة بين الحين والآآخر، للاطمئنان 
إلى استمرار عطائها والحوار معها. لن تتوازن 

العلاقة بين الأأجيال إلا حين يدرك الجميع: 
ضرورة الكفِِّ عن اعتبار "الموت" الناقد الوحيد 
الذي يملك "مفتاح البانثيون"، وضرورة توسعة 

البانثيون لا بوصفه مدفنًًا للأأحياء "بعد الموت"، 
بل بوصفه مُُلتََقََى الأأحياء "قبل الموت" أيضًًا.

أدب وفنونأدب وفنون

من الخطورة أن يتحوّّل 
النقاش إلى إنكار للأبوّّة 

الأدبية، كأن جيالًا جديدًًا 
يستطيع أن يولد بلا 

آباء، أو يستعير آباءًً من 
ثقافات أخرى.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  31

الترجمة: في الإعادة والتشارك

بداعية في  "لماذا نعيد ترجمة الأأعمال الإإ
الأأدب؟" هذا سؤال قديم مُُلِِح. وقد نجد 

ته،  مََن يستهجن هذا النوع من الترجمة برَمَّ
ويرى أن الأأولوية لأأعمال أخرى )حديثة 

وكلاسيكية( تنتظر نقلها إلى العربية، ومنهم 
من يراها مجرد "لعبة نشر"، بحسب تعبير 
عبدالسلام بنعبد العالي؛ إذ "تنتظر بعض 

دُُور النشر سقوط حقوق الترجمة كي تنقضّّ 
على ما سبق أن تُرُجم وتعيد ترجمته". وهناك 

من يُرُجع السبب إلى نفاد الطبعات القديمة 
من المكتبات، أو أن تلك الطبعات كانت 

مترجمة عن طريق لغات وسيطة يرى فيها 
القارئ الحديث انتهاكًًا لأأصل العمل، وفقدانًاً 

للحميمية الثقافية واللغوية التي تتصف بها 
ترجمة العمل مباشرة من لغته الأأم، أو أن 

العمل كان مترجمًًا ابتداءًً بطبعات مختصرة، 
بداعية ذات الوزن  مثل بعض الأأعمال الإإ

الثقيل: "دون كيخوت"، و"البؤساء" و"موبي 
ديك"، و"البحث عن الزمن المفقود"، وغيرها.

ويرى آخرون أسبابًاً لغوية ومنطقية بعيدة عن 
الحسِِّ التجاري. فمن جانب بناء النص اللغوي 

وإتقانه والتحكّّم فيه من خلال الترجمة، يرى 
علماء اللغة ضرورةًً في إعادة ترجمة تلك 

الأأعمال الخالدة بين حقبة وأخرى )يوصي 
الكثيرون منهم بمدة لا تزيد على نصف 

قرن(، فهم يرون أن اللغة في تحوّّل وتغيّّر 
مستمرين. ففي كل يوم، هناك "كلمات تشيخ، 
وكلمات تموت، وكلمات تولد"، على حدِِّ تعبير 

مة المُُعجمي علي القاسمي. كما أن من  العالّا
الأألفاظ والكلمات ما يكتسب بعض المعاني 

الجديدة، أضف إلى ذلك الميل إلى استعمال 
السياقات والتعبيرات في استخدامات حديثة 
مختلفة تمامًًا عن سابقاتها. وهناك فريق يرى 
أن الأأسلوب اللغوي القديم المملوء بالسجع 

والمحسنات البلاغية والبديعية، لم يعُُدْْ اليوم 
ملائمًًا لروح عصر السرعة الذي يتطَلَّب الكلمةََ 
الرشيقة، والعبارةََ القصيرة، والَنَّقلةََ الخفيفة. 
قون ترجمةًً  ويرون أن شباب اليوم قد لا يتذَوَّ

صِِيغت، قبل نصف قرنٍٍ أو أكثر، بلغةٍٍ تبدّّلت 
وتغيّّرت. ولا ننسى ما يعتري بعض الترجمات 

القديمة من أخطاء يمكن تصنيفها بأنها 
"فاضحة"، لا فادحة وحسب.

لكن، يجب التأكيد على أن إعادة الترجمة 
معمول بها في كثير من اللغات، الحَيَّة منها 

على وجه الخصوص، بل إنه يُعُمل بها في مُُددٍٍ 
زمنيةٍٍ أقل مما لدينا. فالترجمة "تشيخ" بذاتها، 

ولا بَدَّ من التجديد فيها؛ شرط عدم تعرّضّ 
النص الأأصلي لقراءات جديدة، أو تأويلات 

متحوّّلة في كل مَرَّة.

فوائد الترجمة المشتركة
ومن الأأمثلة البارزة على التجديد في الترجمة 

وآليات العمل بها، وجود ما يُعُرف بـ "الترجمة 
 collaborative( "المشتركة أو التعاونية
translation(. فمن المعروف ما يمرُُّ به 

المُُنتََج النهائي للترجمة من مراحل عديدة 
قد يظهر بعضها للمتابع والقارئ، فيما تعبر 

أخرى دهاليز مخفية تحت ظروف ومعايير 
دقيقة. ومعروفة كذلك الصعوبات التي تحيط 

بهذا العمل الشاق، فضالًا عن الإإحباطات 
والمثبّّطات التي يعانيها المترجمون في كل 
مرحلة من مراحل العمل من أجل الخروج 

بانطباع جيد عن النصوص.

لكن، قد يجد المترجم بعض العزاء في 
الاشتراك مع الآآخرين في إخراج المنتج 

"الترجمي"، إن جاز التعبير. فالترجمة الفردية 
لا تنتهي بإرسال النص المطلوب إلى الناشر، 

أو حتى الاكتفاء بمراجعته؛ بل سيجد بانتظاره 
المُُدقّّق، والمراجع، والمحرّّر، والمؤلف 

أحيانًاً، فضالًا عن جمهور القرّّاء والنقّّاد الذين 
سيطّّلعون عليها، ويناقشونها، ويدرسونها. 

من أجل ذلك كلّّه، يلجأ بعض المترجمين إلى 
من يتضامن معهم من الزملاء لإإضفاء شيء 

من الدعم والطمأنينة على سير العمل الذي 
سيجني المترجم من ورائه مكاسبه. أضف إلى 
ذلك بعض الفوائد الدائمة، مثل زيادة الدقة: 

إذ تساعد الرؤى المتنوعة من المتخصصين 
في التقاط الفروق الثقافية الدقيقة وتوحيد 

المصطلحات ووضع الكلمات في سياقها 

طار الزمني"؛ إذ  الصحيح. كما يتقلّّص "الإإ
يسمح تقاسم أجزاء من العمل بأريحية أكبر 

نجاز العمل بكفاءة. ويكفي هنا أنه يطرد  لإإ
كابوس "الموعد النهائي" )deadline( لتسليم 

الترجمة، الذي يُقُلق معظم المترجمين 
ويطاردهم. وكل ما سبق، يمنح المترجم 
الخبرة الجماعية، وتوسيع الرؤى والآآفاق، 

والراحة في تسيير العمل، وهو ما يعزّّز جودة 
الترجمة بوجهٍٍ عامٍٍ. 

وتحضر هنا تجربة حديثة وناجحة في الترجمة 
التشاركية، تتمَثَّل في المترجم العراقي أحمد 

عزيز سامي وزوجته المترجمة سارة أزهر 
بداعية  الجوهر؛ إذ نقلا عديدًًا من الأأعمال الإإ
رنست بيكر،  معًًا، نذكر منها: "إنكار الموت" لإإ

و"أنا ديناميت" عن حياة الفيلسوف الأألماني 
نيتشه لسو بريدو، والعمل الضخم "ملعون 
بالشهرة" لجيمس نولسون، الذي يحكي حياة 

صامويل بيكيت. ويقول أحمد عزيز سامي إنهما 
في الوقت الراهن لا يفكّّران في إنجاز ترجمات 
منفردة: "فالعمل معًًا يكسبنا مهارات متبادلة 

في التعامل مع النصِِّ، كما أن هناك متعةًً كبيرة 
في عملنا المشترك. وأعتقد أننا نشكل ثنائيًًّا 

جيدًًا ومتناسقًًا تمامًًا". 

ويمكن أن يكون للترجمة المشتركة شكلٌٌ آخر 
أكثر موضوعية عند البعض، وذلك من خلال 

تشارك المترجم العربي مع مُُستعرب أو 
مُُستشرق تكون لغته الرئيسة غير مطروقة على 
نطاق واسع ومباشر في عالم الترجمة العربي، 

يطالية،  مثل: الروسية والصينية واليابانية والإإ
نجليزية والفرنسية،  مقارنةًً بالطبع باللغتين الإإ

سبانية. هذا التشارك  وبدرجةٍٍ أقل الأألمانية والإإ
يزيد من قوة العمل وموثوقيته، ويُزُيح كثيرًًا 

من المفاهيم الغامضة في ثقافة اللغة الأأصلية 
عند المترجم، حتى وإن اقتصر دور ذلك 

المُُستعرب على التحقيق والتدقيق والمراجعة 
فقط دون الترجمة. وفي هذا السياق، يمكن 

الرجوع إلى الكتاب المُُهم "جهود المستشرقين 
في التراث العربي: بين التحقيق والترجمة" 
للدكتور محمد عوني عبدالرؤوف وآخرين، 

الصادر في ثلاثة أجزاء.

رأي ثقافيأدب وفنون

متعب فهد الشمري  
مترجم وكاتب سعودي  



أدب وفنون

الكوميكس:
كيف تتحول الصورة إلى نقد فكري؟

أعلنت جائزة "المان بوكر" في منتصف عام 2018م عن قائمتها الطويلة للروايات المرشََّحة، وفي 
سابقة هي الأأولى في تاريخ الجائزة، كان من ضمن الروايات، رواية مصوّّرة بعنوان "سابرينا" للروائي 

والرسام نِِك درناسو. لم تكُُن دهشة المهتمين من القراء بسبب التباين في الشكلين الفنيين بين 
الروايات السردية التقليدية والروايات المصوََّرة، بل أيضًًا في قابلية الأأخيرة على منافسة الأأدب 

التقليدي الذي يُنُظر إليه أنه أدب أكثر جدية.

حسين الضو



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  33

أعاد وصول الرواية الجدل الدائم والمستمر 
حول الأأجناس الفنية، وطرق تصنيفها وفصلها 
عن بعضها، وهو نقاش لا يقتصر على الشكل 

الفني وحسب، بل يضمر في طيّّاته أسئلة 
حول القيمة؛ الفنية منها أو الفكرية، وهو 
ما يشبه إلى حٍدٍّ كبير الأأسئلة التي نسمعها 

في الجلسات والندوات، أو حتى في ممرات 
معارض الكتاب: "هل هذه رواية؟ أم كتاب 
ل بحكم القيمة؛  فكري؟"، وهو سؤال محَمَّ

فالرواية، وخاصة في الدول العربية، لا تزال 
تصارع من أجل إثبات حقها في التناول الفكري 

الجاد والرصين، حتى بعد أكثر من قرن من 
كتابة أول رواية عربية.

أما في داخل حقل الرواية نفسه، فهنالك 
صراع دائم يحمل عادةًً أسلوبًاً عدائيًًّا، مخفيًًّا 
تارةًً وصارخًًا تارة أخرى، نحو روايات الفانتازيا 

والجريمة والخيال العلمي والرومانسية. 
ولطالما استُُخدم التصنيف أداةًً لصفِِّ 

المنتجات المعرفية على سلم القيمة، ويبدو 
أنها عادةٌٌ لن تنتهي على الإإطقلا.

روايات مصوّّرة جادة
تحكي رواية "سابرينا" عن شابة تحمل الاسم 

نفسه، تعرّضّت إلى القتل على يد مراهق 
مختل؛ صوّّر الجريمة واستطاع إرسال الشريط 

إلى مختلف الجهات. هذه الرواية لا تتمركز 
حول تلك الحادثة الشنيعة، وإنما تستخدمها 

مََعبرًًا لرسم المجتمع الأأمريكي المضطرب؛ 
فتتحوّّل الجريمة إلى مادة خصبة لنظريات 

المؤامرة؛ فصار الناس يحيكون القصص 

ويصيغون نظرياتهم حيال زيف الشخصيات، 
وأنه لا وجود لـ"سابرينا" ولا لعشيقها 

وشقيقتها، وأنهم مجرد ممثلين سينمائيين. 
كما تحضر الجريمة معزِِّزةًً لانعدام الثقة في 

الًاَمَّ  المجتمع الأأمريكي، الذي لطالما كان مح
بالشك والريبة تجاه حكومته، خصوصًًا في 

الفترة الأأخيرة.

والرواية تنجح في تصويرها لحالة انعدام 
الثقة بنحوٍٍ دقيق سرديًّاً وبصريًّاً. حيث نرى 

"تِِدي"، عشيق المقتولة، وهو يلجأ إلى صديقه 
القديم "كالفن" ليتجاوز محنته. فنقرأ و"نرى" 

كيف يجري التواصل المضطرب والمختل بينه 
وبين "كالفن". وحتى "كالفن" نفسه، فإننا نرى 
معاناته في مقر عمله؛ إذ كل جملة تمرُُّ عليه، 
وإن كانت اعتيادية، تبدو وكأنها تهديد مبَطَّن.

"سابرينا" رواية تصور العزلة والاغتراب الذي 
يفرضه المجتمع الأأمريكي اليوم، ويدفع 

بأفراده إلى التصديق بنظريات غريبة. ولعل 
السبب الكامن وراء سهولة تصديق تلك 

النظريات واختلاقها، هو لتعزيز الانتماء 
للجماعة، أكثر منه رغبة بتفسير ما يحدث. 

وقد نجح نِِك درناسو في إيصال ذلك من خلال 
دة، نرى فيها الشخصيات  لوحات بأحجام محَدَّ

بملامح محدودة، منعزلة في مكان ضيق، أو 
صغيرة للغاية، ووحيدة في فضاءات واسعة. 

مما يجعل تجربة القراءة غير مريحة على 
طول العمل الروائي. وهذا مما تتيحه الرواية 

رة، فهي تخلق تكامالًا بين الموضوع  المصَوَّ
وشكله البصري. 

 

أمثلة على تكامل الموضوع والشكل
ولعل من أفضل أمثلة على ذلك رواية 

 ،)Asterios Polyp( "أستيريوس بوليب"
وتحكي عن برفيسور ومعماري من أصول 

يونانية وإيطالية، والقصة من تأليف ديفيد 
مازوتشيلي. في هذه الرواية نحن لا نقرأ فقط 
سيرة "أستيريوس" بعد احتراق شقته الفارهة 
ورحلته البعيدة إلى قرية عشوائية، بل نرى 

الأأسئلة الأأخلاقية والانعكاسات النفسية 
بشكلٍٍ بصري؛ نرى الاختلاف بين "أستيريوس" 
وعشيقته في الأألوان المتباينة لكليهما؛ الأأزرق 
البارد، والزوايا الحادة في تصميم "أستريوس" 

الذي يتناسب مع حدّّته وبرودته العدائية، 
مقابل الانحناءات الحمراء الناعمة والخطوط 

الرشيقة المتعامدة لعشيقته، موظِِّفًًا في ذلك 
فكر "أستيريوس" نفسه وفنه المعماري.

رواية "سابرينا".

التباين الفني في رواية "أستيريوس بوليب".

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  33القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  33



تعيد هذه الأأساليب الفنية أهمية توليد 
المشاعر في العمل الفني، وأن العمل، 

وإن ارتكز على موضوعه أو طرحه النقدي 
أو حبكته، فإن توليد المشاعر هو ما يجعل 

رة  تجربة التلقي أكثر متانة. وللقصص المصَوَّ
بداع في هذا الجانب، يتناسب  فضاء رحب للإإ

والخيال الواسع لدى المؤلف والرسام.

رة، مثل رواية  وإذا كانت الروايات المصَوَّ
"سابرينا"، قادرة على تناول الموضوعات 

الجادة، والموضوعات التي تتشابك مع الواقع 
المباشر، فلماذا لا يزال القارئ العربي يظن 

أنها روايات غير جادة، بل ربما يظن أنها 
للأأطفال فقط؟

وليس ذلك بمستغرب، فالأأمر نفسه نجده مع 
بعض الأأجناس الأأدبية الأأخرى، ومع الأأنمي 
أيضًًا. لكن المفارقة اللافتة التي قد لا يعلم 

عنها بعض القرّّاء، أن استحضار الروايات 
رة لا يأتي إلا ومعه أمثلة بارزة باتت  المصَوَّ

رة  اليوم من المعتمد الأأدبي للروايات المصَوَّ
)Canon(، وجميعها ذات طابع سياسي ناقد 

وقاسٍٍ للغاية، سوداوي وعنيف، ولا يمكن 
وصفه بأي شكل من الأأشكال بأنه أدب أطفال 
أو غير جاد أو منعزل عن واقعه. وهنا تحضر 

روايات مثل "ڤي رمزًًا للثأر"، و"الحراس" 
لآآلان مور، و"ماوس" لآآرت سبيغلمان، 

و"بيرسوبوليس" لمرجان سترابي، وغيرها الكثير 
الذي يحمل في مجمله الطابع السياسي 

النقدي أو الذاتي والسِِيََري، أو كليهما.

الكوميكس العربي
عربيًًّا، تنال الروايات المصورة اهتمامًًا خاصًًّا 
من دار المحروسة في مصر، ترجمةًً وإنتاجًًا. 
إذ تَرَجمََتْْ الروايات المشهورة مثل "الحراس" 

و"بيرسيبوليس"، بل تَرَجمََتْْ أيضًًا تلك التي لم 
تصِِب شهرةًً من ألمانيا وفرنسا والتشيك لغرض 

تقديمها للقارئ العربي، مثل سلسلة "نيبيل" 
للتشيكي ياروسلاڤ رودش. كما أن لها إصدارات 

عربية أبرزها سلسلة "شبيك لبيك" لدينا محمد 
يحيى، التي تُرُجمت إلى لغات عالمية.

وهناك اسم مهم آخر لكاتبة عربية، وهي 
اللبنانية زينة أبي راشد، التي كثيرًًا ما ارتبط 
اسمها بمرجان سترابي؛ فعدا عن أن كلتيهما 
تكتب بالفرنسية، فإنهما تتشابهان أيضًًا في 
أسلوبهما الفني، وفي طبيعة الموضوعات 

التي تطرقانها. ولزينة عدة روايات مصوّّرة، 
أشهرها الرواية التي لم تُتُرجم إلى العربية 

حتى الآآن "لعبة السنونو: أن نموت، أن 
 A Game for Swallows:( "نرحل، أن نعود

.)To Die, To Leave, To Return

الروايات المصورة هي واحدة 
من الأمثلة الذكية التي 

حوّّلت ما كان يُُنظر إليه على 
أنه عيوب إلى امتيازات!

أدب وفنونأدب وفنون

ولو تناولنا أحد الأأمثلة البارزة؛ رواية "الحراس"، 
التي يستحيل أن تجد قائمة توصيات بروايات 
مصوّّرة من دون أن تكون على قمتها، ستجد 

أنها، مع كل ما تحمله من نقدٍٍ قاسٍٍ وحاد تجاه 
الوطنية الأأمريكية وصناعة الأأسطورة والاستبداد 

الأأخلاقي، حريصةٌٌ أيضًًا على إظهاره في شكلها 
الفني وبأسلوبٍٍ غاية في الدهاء. فمن المعروف 

رة  ارتباط الأأبطال الخارقين بالقصص المصَوَّ
للمراهقين، فيأتي آلان مور موظِِّفًًا الأأمر عينه 

في رواية "الحراس"، ولكن على نحوٍٍ مشوّّهٍٍ، 
قاسٍٍ، واقعي. وكأنه يقول: "أتريد قصة مصورة 

عن الأأبطال الخارقين؟ لا مشكلة، تفضل!". فنقرأ 
قصة عن "حرّّاس خارقين"، ولكنهم غارقون في 

واقعيتهم، وأمزجتهم النفسية، ومشكلاتهم 
الشخصية، ومتورطون في المؤامرات السياسية، 

لنرى صورةًً حقيقيةًً لما يمكن أن يكونه هذا 
البطل الخارق لو وُُجد في عالمنا.

وكذلك ينطبق الأأمر على روايته الأأخرى التي 
 V for( "تحوّّلت إلى فِِلم شهير، "ڤي رمزًًا للثأر
Vendetta(، والتي تحمل تنظيرًًا للأأناركية. أما 
"ماوس" و"بيرسوبوليس" فهما روايتا سيرة أكثر 
من كونهما يحمنلا طرحًًا فكريًّاً ونقديًّاً عميقًًا. 

فالأأولى توثّقّ سيرة أحد الناجين من معسكرات 
الاعتقال النازية من اليهود، يسرد لابنه ما يتذكره 
من قصص كي يكتبها. أما الأأخرى فهي للفرنسية 

من أصول إيرانية، مرجان سترابي، وتحكي عن 
سيرتها وهي طفلة في إيران ما بعد الثورة، 

يراني  والتبدل الكبير الذي حصل في المجتمع الإإ
الذي فرضته السلطة، وكيف أثّرّ ذلك بأسرتها.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  35

على القارئ العربي أن يتحرّّر 
من التصنيف بوصفه حكمًًا 

قيميًًّا، وأن يخوض تجارب 
قرائية قد تقوده لاكتشاف 

نقيض ما كان يعتقده.

تجري أحداث الراوية في إحدى ليالي الحرب 
الأأهلية اللبنانية، عندما كانت "زينة" وشقيقها 

طفلين، وكانا ينتظران عودة والديهما من 
بيروت الغربية في أثناء تجمع أهل البناية )كما 

اعتادت سائر العائلات فعل ذلك في أعوام 
الحرب الخمسة عشر(. تتشابه زينة ومرجان 
كثيرًًا، كلتاهما تكتب رواياتٍٍ مصوّّرة سِِيََرية، 

ولكن من خلالها تَعَبُُران إلى السرديات الكبرى 
التي تخص الوطن والحرب والحنين؛ وكلتاهما 

أيضًًا تكتب القصة على مستوًًى يفتقر إلى 
العمق الذي يتطلبه الموضوع. ولعل ذلك 

ما يجعل أعمالهما مواد مرغوبة لدى الناشر 
الفرنسي، إذ تتماشى هذه الخطابات النقدية 

مع ما يريده الناشر والمتلقي الفرنسي، 
لأأنها تتفق مع الصور النمطية المرسومة في 

أذهانهم حيال مجتمعات الشرق الأأوسط، إلى 
جانب سهولة تسويقها.

وكذلك لم تغِِب القضية الفلسطينية أبدًًا عن 
هذا الحقل الفني. وهناك اسمان بارزان عملا 
معًًا وبشكل منفصل أيضًًا في تأليف مختلف 
الروايات والأأعمال الصحافية المصورة حول 

القضية، وهما اللبناني مازن كرباج، والمالطي 
الأأمريكي جو ساكو. حيث نشر الأأول أعماالًا 

كثيرة تخص لبنان، منها "بيروت لن تبكي" 

من رواية "لعبة السنونو: أن نموت، أن نرحل، أن نعود".

الروايات المصورة هي واحدة من الأأمثلة 
الذكية التي حوّّلت ما كان يُنُظر إليه على أنه 

عيوب إلى امتيازات! هذا الجنس الأأدبي الذي 
يحمل الخفة وعدم الجدية، وجد في نفسه 

فرصةََ أن يوازن ذلك بتناول الموضوعات غير 
المطروقة، وبالجرأة التي يريد صاحبها. كما أن 
طارات والتشكيل  استخدام الصور والأألوان والإإ

الفني المبهر، يعمل مثل المخدر أو المهدئ 
الذي يضع القارئ في منطقة أقل دفاعية وأقل 

قابلية للحديث حول ما لا نفضّّل الحديث 
عنه عادة. فمن خلال الجمع بين رسومات 

هة للأأطفال وجدَيَّة الموضوع، نكون  تبدو موَجَّ
أكثر قدرة على الالتحام بواقعنا ومساءلته 

ومناقشته في منطقة أكثر أمانًاً.

على القارئ العربي أن يتحرّّر من التصنيف 
بوصفه حكمًًا قيميًًّا، وأن يخوض تجارب 
قرائية قد تقوده لاكتشاف نقيض ما كان 

يعتقده. فالكثير من الروايات المصورة أبعد 
ما تكون عن البساطة أو السطحية، بل مثلها 
مثل بقية الأأجناس الأأدبية؛ قادرة على حمل 

الموضوعات الجادة سردًًا وصورةًً.

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  35القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  35

)Beirut Won't Cry(، و في 2025م "غزة في 
هاتفي" )Gaza in My Phone(. أما ساكو فقد 
 ،)Palestine( "نشر سلسلةًً بعنوان "فلسطين

وتدور أحداثها في مطلع التسعينيات بين 
الضفة الغربية وغزة. وهناك غيرها الكثير من 
الأأعمال حول موضوعات مختلفة من سراييڤو 

في البوسنة إلى المناطق النائية في شمال كندا.



السيرة الذاتية
متعة المعرفة والتلصص 

والاستئناس بخبرات النجوم

أدب وفنون



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  37

من المقولات الشهيرة المنسوبة إلى فرويد أن كل عمل أدبي يحتوي على سيرة ذاتية لكاتبه، حتى وإن 
كان عمالًا تخيليًًّا يعتمد الاختلاق؛ أي يصعب رده إلى خارجه. ولكي نفهم هذه المقولة يجب أن نتذكر أن 

العمل الأأدبي لدى فرويد هو نوع من الحلم الفردي الذي يتيح للمكبوت أن يظهر. وبعيدًًا عن الشطط 
في هذه المقولة، يمكننا أن نرى في العمل الأأدبي ما يكشف عن إحساس الأأديب بالوجود، ومن ثَمَََّ 

يكشف عن رؤيا للعالم، حتى وإن كان الكاتب يتقنع ويجهد في الابتعاد عن كتابة سيرته الذاتية. ولعل 
في الأأدب العربي خير مثال لهذا النأي عن كتابة "سيرة" لدى نجيب محفوظ، الذي لم يكتب سيرةًً، بل 

كتب "أصداء السيرة".

د. محمد بدوي

حين نقول سيرة، ينصرف ذهننا غالبًًا إلى نٍصٍّ 
سردي، يروي تفاصيل حياةٍٍ من المهد إلى 

الموت، سواء أَحَدََث هذا الموت أم اقترب 
فحسب. آنذاك يشعر الكاتب أنه قد حانت 

لحظة التحديق في أحداث حياته وتفاصيلها، 
وحان وقت التفكر فيها بوصفها "رحلة" لها 

بداية تُفُضي إلى نهاية ما. ولدى كثير من النقّّاد 
والمبدعين أن السيرة بهذا المعنى ضربٌٌ من 

السرد "الاعترافي"، وحين لا تكون السيرة "ذاتية" 
نكون مع سرد عن تاريخ علم من الأأعلام لكتابة 

"تاريخ شخصي وموضوعي" لهذا العلََم.

لكن، هل حقًًّا يمكن لتأليف نٍصٍّ عن الذات أن 
يحتوي قصة حياة، بحيث نصبح مع أحداث 
تتطابق مع وقائع فعلية جرت لشخص، ومن 

الممكن له أو لغيره أن يكتبها كما وقعت؟ هنا 
تحضر مقولات من قبيل "الصدق" و"الاعتراف". 
هل يمكن أن نقيم تطابقًًا بين الحدث وكتابته؛ 

أي بين الواقعة وتخطيها؟ 

الصدقية على المحك
حين نكون مع السيرة الاعترافية التي تعتمد على 

الذاكرة، فإن الذاكرة تستدعي فورًًا النسيان، 
وهي في النهاية "لعبة" تعتمد على الانتقاء. 

ة ما نتناساه  ة ما نركّّز عليه ونستحضره، وثَمَّ فثَمَّ
أو نمحوه أو نضيف إليه. ومن هنا، تصبح مقولة 

"الصدق" خادعة. ففضالًا عن "الحدث" في 
ا"  ذاته، فإن المسافة بين "الحدث" واستوائه "نّصًّ
بعيدة إلى حدٍّّ ما. كما أن صاحبه يعاني إكراهاتٍٍ 

عديدة، أولها قوانين اللغة من نحو وصرف 
ودلالة. دع عنك إكراهات المجتمع والثقافة.

 قد يستطيع المبدع بفضل حذقه ونضج تجربته 
في الكتابة، أن يغالب اللغة، ويتغلب على 

إكراهاتها. لكن، هل يستطيع فعل ذلك مع 
أعراف المجتمع وثقافته؟ 

منذ سنين، أصدر رجاء النقاش كتابًاً "اعترافيًًّا" 
عبر حوار استغرق سنوات مع نجيب محفوظ، 

وتسرّبّ من هذا الحوار بعض آراء "محفوظ" في 
السياسة. وكان تلقِِّي هذه الاعترافات صادمًًا، 
وأصبح صاحبها هدفًًا لهجوم ضارٍٍ بسبب ما 

قاله. ويبقى السؤال: ما حدود التعبير بصدق 
عن الآآراء ووقائع الحياة؟ أي السؤال عن شرعية 
البوح، وما يُسُمح بالحديث عنه، وما يدخل في 

باب المحرمات.

استحضار التحليل النفسي
من منظور جمالي، هل يمكن لسارد السيرة أن 

يكون قادرًًا على استعادة وقائع حياته؟ هل 
ا بسيرته قادرًًا على  نسان أن يكون مُُلّمًّ بإمكان الإإ

رؤية ذاته، بحيث يستطيع أن يخلق مسافةًً 
كافيةًً تمكّّنه من الحكم على أشياء تخصُُّ ذاته؟ 

إن افتراض "الصدق" في الكتابة عن الذات، 
يظل في النهاية مجرد زعم؛ لأأن الكاتب حين 

يكتب ذاته قد يسعى إلى ترميم جروحه، 
وتعميمه على بعض مآزقه في الحياة. وهنا، 
يحضر التحليل النفسي، ليحاول فهم لعبة 
الذات من خلال اللغة حين تصبح دالة على 

المتكلم بها صاحب السيرة. 

فعلى سبيل المثال، كتب طه حسين الجزء 
الأأول من كتابه الجميل "الأأيام" بعد أزمة كتاب 
"في الشعر الجاهلي"؛ أي أنه كتبه، وذاته تحت 
وطأة ضغط مارسه كثيرون ضده، فلاذ بالكتابة 
عن ذاته، وعن ظروف تكوينه في رحلة صعبة، 

رادة" على عوائق الفقر والجهل  انتصرت فيها "الإإ

والمرض؛ لنصبح مع سردية الأأعمى الذي كوّّن 
نفسه بنفسه بجهده ومثابرته وقوة إرادته. 

وبالطبع، كان هذا معناه نفي كل التفاصيل 
الشخصية، التي قد تجرح بهاء السردية أو تمثّّل 

تشويشًًا عليها.

المقارنة مع البطل المُُتخيّّل
إن الكاتب الروائي، لا سيما فيما يُعُرف بـ 

"الواقعية"، يتحرك بين طرفين: أولهما الواقع 
وصورته في ذهنه، وثانيهما الشخصية 

التي تتكون وهو يعمل. فهو يحيا في هذا 
الواقع؛ أي يخلق مسافة بينه وبين الشخصية 

التي ينشئها. هذه العملية المعقدة تعني 
نسان فيه ويدخل تحت  أنه ينفصل عن الإإ
قوانين الكتابة، خاضعًًا لعناصر متعددة؛ 

نسانُُ فيه كائن له هويته  فيصبح "مؤلفًًا"، الإإ
نسانية وله عواطفه، وله ما يُحُبُُّ وما يكره.  الإإ
أما المؤلف، فينتج كائنًًا ورقيًًّا، ليس من لحم 

ودم، بل مكون من علامات. ولذلك، هذا 
الكائن شخصٌٌ لا شخصية؛ أي شخص أُخُضع 

لتقاليد نوع أدبي، ومنطق لغوي، وربما 
تدخل في تكوينه عناصر يصعب وجودها في 

الشخص الذي استلهمت منه. إننا مع خصائص 
مثل الحذف والإإضافة، ولنصبح مع تمثيلٍٍ 

لعنصر جوهري فريد يشبه "الشخص"، لكنه 
يخالفه ويغايره. ومع هذا، قد يملك من الطباع 

والخصائص ما يجعله أثرى وأكثر حضورًًا من 
الكائنات الواقعية. فمََن يشبه "هاملت" أو "آل 

كرمازروف" أو "آخيل"، في غناه وحضوره؟

هذه العلاقة بين الروائي والشخصية تختلف 
نسان والفنان  في السيرة؛ لأأن العلاقة بين الإإ

في شخصية الكاتب تأخذ شكالًا مختلفًًا. 
فالمؤلف الروائي يكتب عن غيره، والمسافة 



نسان" والفنان كبيرة ومختلفة. أما سارد  بين "الإإ
نسان الذي كانَهَ،  السيرة الذاتية، فيكتب عن الإإ
وعن تجاربه وإخفاقاته ونجاحاته، وعن كل ما 

ترك أثرًًا في روحه وجسده. وعلى الرغم من كل 
ما يُمُكن طرحه من إشكاليات الكتابة عن ذات 

شخصية وحقيقية غير متخيلة، فإن السيرة 
نوع من التعبير عن "الوعي". وهي في ذلك، 

لا تختلف كثيرًًا عن "اليوميات" أو "المذكرات"، 
وإن كانت تحتاج إلى عمل أكبر في جماليات 

السرد؛ إذ إن تقاليدها تقارب تقاليد الرواية في 
الصوغ والحبكة.

في أغلب الروايات نحن في حاجة إلى "حبكة" 
تخلق بين عناصر العمل انسجامًًا، ينفي 

المتنافرات، ويُؤُالف بين العناصر من أجل 
إنتاج معنى. حتى لو كنا مع عمل يتمرد على 

تقاليد الرواية ولا يُقُيم وزنًاً كبيرًًا للحكاية. أما 

السيرة، فليست بحاجة إلى "حبكة"؛ لأأنها تاريخ 
شخصي، ولأأن أحداثها تحاول تصوير أحداث 

 . وقعت وحدثت فعالًا

التوق إلى معرفة الآآخر وأسراره
ة ما  هكذا تصبح الرواية أحداثًاً محتملة، ليس ثَمَّ

يمنع حدوثها. أما السيرة، فهي أحداث وقعت 
بالفعل، وحين نكتبها نمارس فقط عملية "ترهين" 
بوساطة اللغة. وهنا، يكمن فارق دقيق بين تلقي 
الرواية وتلقي السيرة، فقارئ الرواية يعرف أن ما 

يقرؤه ابن خيال. أما قارئ السيرة، فيتواطأ مع 
المؤلف على أن جذر ما يقرؤه هو الواقع، أو 

"التاريخ الشخصي" إن استخدمنا لغة التحليل 
النفسي. ومن هنا، نضع أيدينا على سبب 

جوهري في استهكلا السيرة، وهو أن السيرة 
تستجيب لما فينا من رغبة في الاطعلا على أسرار 

الآآخر عبر نصِِّه "الاعترافي". ولعل عند بعضنا 

أدب وفنونأدب وفنون

رغبة في التلصص. إذ إننا لسنا مع شخصيات 
متخيلة، كما في الرواية أو المسرحية، بل مع 

شخصياتٍٍ حقيقيةٍٍ، شخصيات صارعت وانتصرت 
فانطوت سيرتها على معنى وعبرة، وقد تكون 
تفاصيلها مشابهة لتفاصيل عرفناها في حياتنا.

التوق إلى معرفة الأأسرار رغبةٌٌ لا يمكن مقاومتها، 
وتنطوي على توق إلى معرفة الآآخرين، ومن ثََمَّ 
معرفة أنفسنا؛ لأأن الآآخر جزء منا، وإن لم نكن 

على وعي بهذا. وربما تمثّّل قراءة السيرة على 
اه أرسطو "التطهير"، لكنها في الوقت  ما سَمَّ

نفسه قد تمثّّل أيضًًا عودة إلى أنفسنا في 
خضم الحداثة وصخبها وسيولتها. إنها عودة 
إلى الذات من جانب، وبحث عنها من جانب 

آخر، وتفسير لما يبدو ملتبسًًا في سير الأأعلام 
والعظماء. وإذا كانت السيرة تحقق لكاتبها 

وظائف معينة من قبيل ترميم الذات أو محاولة 
فهمها، فإنها تحقق بالقدر نفسه هذه الوظائف 

لدى مستهلكيها، وفي مقدمة هذه الوظائف 
التواصل مع الآآخر، سواء أكان يشبهنا أم يختلف 

عنا. فتحوُُّل حياةِِ آخر إلى كتاب يصاحبنا في 
عزلة القراءة، فضالًا عن المتعة الجمالية، يمنحنا 

الشعور بأننا لسنا وحدََنا في العالم، وأن 
الوجود، مع ما ينطوي عليه من قوة وهشاشة 
نعمة وهبة، يجب الحرص عليها والدفاع عنها.

لكن الأأمر لا يتوقف عند حدِِّ الرغبة في معرفة 
أسرار ذات طابع نفسي لدى قرّّاء السيرة، بل 

يتجاوز ذلك إلى الرغبة في معرفة أسرار أخرى، 
قد تكون متصلة بنجاح شخص أو تفاصيل 

صعوده المهني أو السياسي، في الفضاء 
الحديث الذي يشعر سكانه بهيمنة "الدعاية 
الترويجية"، أو حيث يُصُنع نجوم وقادة في 
مجال بعينه. وتتخلّّق لدى مستهلكي الكتب 
والأأفلام الرغبةُُ في معرفة تفاصيل قد تكون 

محجوبة ومُُستبعدة، من أجل خلق سردية 
محددة يجري ترويجها.

على هذا النحو، نشهد ازدهارًًا في التعبير عن 
تجارب فردية متحيزة، مثل: تجارب النجاح 

أو الفشل، أو مصارعة المرض، أو الدفاع عن 
قيم أخلاقية ذات طابع إنساني. وسواء كانت 
كتابة الذات، عن نجاحها أو إخفاقها، قوتها 

أو ضعفها، فنحن مع رغبة تتجاوز الذات إلى 
خارجها، إلى الآآخر الذي يمثّّل عنصرًًا جوهريًّاً 

فيها، ويمثّّل التواصل معه مطلبًًا حيويًّاً لنا.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  39

أدب وفنون

في سرد العائلة

ملامح الأشقاء في الرواية
من بين الشخصيات الروائية، يحضر الآآباء والأأمهات والأأبناء في نماذج اكتسبت شهرتها إمََّا 

بفرادتها، وإمََّا بانتمائها إلى بنية عائلية متماسكة. وقد تناولت الدراسات النقدية هذه النماذج 
خوة  على نحوٍٍ واسع. غير أن جانبًًا آخر لم يحظََ بما يستحقه من العناية، وهو حضور الإإ

والأأشقاء: كيف يتجلّّون في الرواية؟ وكيف تُنُسََج العلاقات ما بينهم داخل العمل الروائي؟ 
ولفهم هذا الحضور واستجلاء ملامحه، لا بدََّ من العودة إلى الروايات العائلية التي تُتُيح 

لتلك الشخصيات أن تتكوََّن وتنمو داخل إطارٍٍ سردي يحتضنها؛ إذ يشكِِّل هذا الفضاءُُ المجالََ 
خوة، وكيف تتطوََّر وتتحوََّل ضمن سياق الحكاية. الأأقدر على إظهار طبيعة الروابط بين الإإ

طامي السميري



عند تأمّّل مفهوم "الرواية العائلية"، نصطدم 
ة ميلٌٌ إلى تعريفها  بقدرٍٍ من الالتباس؛ فثَمَّ

اعتمادًًا على كثرة عدد الشخصيات، أو على 
امتداد الحكاية عبر أجيال متعاقبة، كما ظهر 
مت سردًًا ملحميًًّا لحياة  في روايات شهيرة قَدَّ

عائلة عبر أجيال متعددة، مثل: "مائة عام من 
العزلة" لغابرييل غارسيا ماركيز، و"الحرافيش" 

لنجيب محفوظ، و"آل بودنبروك" لتوماس مان، 
و"الحرب والسلام" لليو تولستوي، ويغيب هذا 

النوع أو يكاد عن الرواية السعودية.

لكن، يظلُُّ هذا التعريف قاصرًًا؛ لأأنه يستبعد 
رواياتٍٍ صََنعت عمقها العائلي من خلال عددٍٍ 
 ،) محدودٍٍ من أفراد الأأسرة )أب وأم وابن مثالًا

وهي مع ذلك حافظت على جوهر البنية 
العائلية. لذا، فالرواية العائلية لا تُعَُرَّف بحجم 

الأأسرة ولا بتعدّّد أجيالها، بل بوجود أيّّ شكل 
من أشكال حضور الأأسرة. فكل رواية تحقِِّق 

هذا الشرط تُعََُدُُّ رواية عائلية، حتى وإن انحصر 
حضورها في أسرة صغيرة بأبسط تكويناتها.

ما يميّّز الرواية العائلية
للرواية العائلية امتيازات سردية من حيث تعدّّد 
الشخصيات، أو تشكّّل العلاقات الداخلية، أو 

البناء الدرامي. ولهذا، نجد أن السارد الأأكثر 
شيوعًًا في هذا النوع من الروايات هو الراوي 
العليم؛ فهو يتيح للسارد أن يسرد نيابةًً عن 
الجميع، ويلمّّ بكل تفاصيل الحكايات. وإن 

كانت هناك حالات مختلفة، مثل تناوب 
أفراد الأأسرة على السرد، أو أن تتكفّّل إحدى 

شخصيات العائلة بالسرد نيابةًً عنه وعن عائلته، 
مثلما حدث في رواية "الأأفلام" للكاتب التشيلي 

هيرنان ريبيرا لتيلير؛ فهي على صِِغر حجمها، 
تمثّّل نموذج الرواية العائلية. كذلك هناك حالة 
نادرة، وهي أن تكون الرواية مسرودة بصوتين، 

مثل رواية "الدفتر الكبير" لآآغوتا كريستوف. 

ويبدو أن حضور ثلاثة إخوة يمنح الروائي 
مرونةًً، ويُتُيح له توزيع ملامح الشخصيات 
بين الخير والشر؛ فيجعل أحدهم شريرًًا، 

والآآخر طيبًًا أو ساذجًًا، والثالث يحمل الصفات 
الجيدة. بهذا التوزيع تتولّّد الديناميات 

الدرامية، ويتّّسع مجال الصراع الداخلي 
والخارجي في الرواية.

غير أن الملاحظة اللافتة هي أن هذا البناء 
الثلاثي كثيرًًا ما يجاوره حضور أختٍٍ وحيدة، 

ولكنها تبدو على هامش السرد في الحكاية، كما 
في "العرّّاب" و"عناقيد الغضب" و"بداية ونهاية". 

عدالة سردية أم كاريزما الشخصيات؟
يبدو من الصعب أن يكون هناك توازن سردي 

بين شخصيات الأأشقّّاء في الرواية؛ فلا بَدَّ 
من شخصية محورية تظفر بالوهج السردي 

ل هذا الوهج في  في الحكاية. وأحيانًاً يُؤَُجَّ
ظلّّ سطوة حضور الأأب أو شخصية الأأم. 

ففي ثلاثية نجيب محفوظ، كان الأأب "السيد 
عبدالجواد" هو المهيمن في جزئي "قصر 
الشوق" و"بين القصرين"، لكنه تدرَّّج في 

الخفوت مع تقدّّم الزمن. وفي المقابل، تصاعد 
دور "كمال عبدالجواد" حتى غدا الشخصية 

المحورية، وزاحمه "ياسين" في هذا الحضور، 
ولكن بنحوٍٍ أقل. هذا التدرّّج في تغييب 

شخصية الأأب حدث أيضًًا في رواية "العرّّاب"؛ 
إذ بدأ يتراجع حضور "الدون" حتى لحظات 

أدب وفنون

الرواية العائلية السعودية
في الرواية السعودية نلحظ تجسّّد الحضور 

العائلي في مجموعة من الروايات، مثل: "ابن 
طراق" لبدر ومحمد السماري، و"الحمام لا 
يطير في بريدة" ليوسف المحيميد، و"أغنية 
التمر والتين" لعبدالله الحواس؛ عدا روايات 
تناولت حِِقبًًا زمنية أكثر امتدادًًا، مثل رواية 

"اليوم الأأخير لبائع الحمام" لعبدالعزيز 
الصقعبي. والمُُلاحظ أن الروايات النسائية 

السعودية هي الأأكثر اهتمامًًا باختيار الشكل 
العائلي، مثل روايات أميمة الخميس: 

"البحريات" و"الوارفة" و"زيارة سجى"؛ وروايات 
بدرية البشر: "هند والعسكر" و"غراميات شارع 
الأأعشى"؛ وأمل الفاران في: "كائنات من طرب" 

و"غوّّاصو الأأحقاف". غير أنّّ هذا الحضور 
العائلي في الرواية السعودية له ملامح فنية 

خاصة ليس هذا المقال مجالها.

ثلاثة إخوة.. الرقم المضّّفل
إن التأمّّل في فنيّّات كتابة الرواية العائلية مجالٌٌ 

واسع وخصب، فحين نتتبّّعها تتبدّّى أمامنا 
نماذج متعدّّدة؛ لعل أبرزها نموذج "الإإخوة 

كارامازوف" لدى دوستويفسكي )دميتري - إيفان 
- أليوشا(، وهو النموذج الذي رسّّخ رقم ثلاثة 

رقمًًا مفضّّالًا لدى كثير من الروائيين. ويتكرّّر هذا 
البناء الثلاثي في روايات نجيب محفوظ: في 

الثلاثية )ياسين - فهمي - كمال(، و"بداية ونهاية" 
)حسين - حسن - حسنين(، كما نجده في رواية 
"العرّّاب" )سانتينو - فريدو - مايكل(. ويستعيد 

جيم هاريسون هذا التكوين نفسه في رواية 
"أساطير الخريف" )آلفريد لودلو - تريستان 

لودلو - صموئيل(، وكذلك جون ستاينبك في 
"عناقيد الغضب" )نوح - توم - آل(.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  41

من أبرز فنيّّات كتابة 
الرواية العائلية، نموذج 

"الإخوة كارامازوف" لدى 
دوستويفسكي، وهو 

النموذج الذي رسّّخ رقم ثلاثة 
رقمًًا مفضّّالًا لدى كثير من 

الروائيين.

مقتله، ليبدأ دور "مايكل" في الاستحواذ 
على تفاصيل الحكاية. أما في رواية "أساطير 

الخريف"، فنجد الأأب العقيد "ويليام لودلو" ذا 
دورٍٍ مُُقَنَّن منذ البداية؛ إذ يظهر بصورة الجنرال 

المتقاعد الذي يتأمّّل ويرقب مآلات أولاده. 
ولهذا، نجد الابن الأأوسط "تريستان" يصبح 

الشخصية المحورية. 

ونجد دور الأأم القائدة أيضًًا في رواية "بداية 
ونهاية" في ظلّّ وفاة الأأب منذ المشهد الأأوّّل 

في الرواية، لكن هذه الرواية تميّّزت بأن 
أدوار الأأشقّّاء كانت متوازنة إلى حٍدٍّ بعيد. 

أما الأأب في "الإإخوة كارامازوف"، فعلى 
الرغم من حضوره السردي ومقاسمته الأأبناء 

مساحةًً في السرد، قُُدِِّم في صورة الأأب 
الهزلي غير المؤثّرّ. في حين نجد في رواية 

"ابن طراق" لبدر ومحمد السماري، أن الأأب 
يُتُوفّّى منذ المشهد الأأول، لكنه يظلّّ مؤثرًًا 
في الرواية طوال السرد، بل إن ابنه "جبل" 

حاول أن يحاكي شخصية والده "ابن طراق" 
ولكنه يفشل. وفي هذه الرواية نجد نموذج 
الإإخوة غير الأأشقاء )جبل - طرقي - طارق(، 

وهم الإإخوة الكبار في الرواية، فيما جاء 
ذكر بقية الإإخوة والأأخوات بالأأرقام من دون 

حيزٍٍ لحضور شخصياتهم. وكانت العلاقة 
بين الإإخوة خالية من الصراع، لكنها تعكس 

انحياز كٍلٍّ منهم لمسار والدته.

ويتكرّّر نموذج الإإخوة غير الأأشقاء في رواية 
"البحريات"، لكن الساردة تُغُيِِّب حضور الأأب 
إلى حٍدٍّ بعيد، وتكتفي بأن يكون التركيز على 

الزوجة "بهيجة" لتقديم سيرة النساء البحريات 
في الرواية، من دون أن تلفت إلى الشخصيات 

الأأخرى بعنايةٍٍ تماثل عنايتها بالزوجات البحريات 
اللواتي تجذّّرن في الصحراء.

أما مؤلفة رواية "نساء صغيرات"، فلم تكُُن 
تحتاج إلى الأأب داخل الأأحداث، لكنها مُُلزَمَة 
بوجوده لإإضفاء الروح العائلية المثالية على 

بطلات روايتها. ولهذا، أبعدته عن مجرى 
الحكاية بأن جعلته في الحرب، ثم أمرضته فترة 

طويلة، وعندما عاد إلى المنزل كان حضوره 
محدودًًا للغاية، في حين بقيت الأأم هي 

الشخصية المؤثّرّة والمحورية.

الموت والاستثمار السردي
في محور الأأشقاء، غالبًًا ما نجد أن أحد الإإخوة 

يموت أو يُغَُيَّب أو يمرض؛ فلا تُمُنح السعادة 
لكل الأأشقاء في الروايات. وهذا ما نرصده في 

ثلاثية نجيب محفوظ، حيث توفي الابن الأأوسط 
"فهمي"، وتخلق وفاته مساحة سردية تتيح 
لشقيقه الأأصغر "كمال" التقدّّم في السرد.

وفي رواية "العرّّاب"، يُغُيّّب الموت الأأخ الأأكبر 
"سوني"، وكان لموته دورٌٌ في تعزيز صعود 



"مايكل" ليصبح "الدون" خََلفًًا لوالده. وقد 
تخلّّص "مايكل" من شقيقه الأأوسط المولع 

بالحياة الليلية "فريدو"؛ إذ شعر "مايكل" بأن 
حماقات أخيه قد تطيح بمجد العائلة. أما 

الموت في رواية "أساطير الخريف"، فقد كان 
من نصيب الابن الأأصغر "صموئيل" الذي قُُتل 

في المعركة، وترتّبّت على وفاته إشكاليات عائلية 
يدركها من قرأ الرواية.

والموت ليس دائمًًا الحل السردي لتغييب أحد 
الأأشقّّاء من الحكاية؛ إذ قد يكون الهرب أو 

التخلي عن العائلة أسلوبًاً لخلق فراغ سردي 
قَقَّ في رواية  يستثمره الروائي. وهذا ما تح

"عناقيد الغضب"، عندما تخلّّى الأأخ الأأكبر 
ل  "توم" عن مرافقة العائلة في رحلتها، وفَضَّ

أن يجاور النهر، حيث وجد في رفقة الماء 
سكينة توهّّم أنها تسكنه. وأيضًًا في رواية 

"نساء صغيرات" غيّّب الموت "كاثرين"، تلك 
الشخصية اللطيفة التي سيحزن القارئ عليها؛ 
إذ تدرّّج السرد في وصف مرضها حتى وفاتها، 

لكن تلك الوفاة لم تخلق فراغًًا سرديًّاً يُسُتثمر، 
وإنما خلقت حزنًاً وأسًًى على غياب تلك 

الشخصية اللطيفة.

أدب وفنون

الشقيقات في الروايات
يحضر نموذج الشقيقات في الروايات حضورًًا 
مهمًًّا، وإن كان لحضور الأأشقاء الذكور شيوعٌٌ 

وتفضيلٌٌ أكثر لدى عدد كبير من الروائيين. ومن 
أبرز النماذج، رواية "نساء صغيرات"، حيث 

الأأخوات الأأربع اللواتي يجمعن الطيبة والشقاوة 
والجاذبية الأأنثوية. لم تُفُضِِّل مؤلّّفة الرواية 
مت عائلة تتحكَرَّ  إحداهَنَّ على الأأخرى، وقَدَّ

بكل تفاصيلها المنزلية والعاطفية، وهو ما جعل 
الرواية أحد أعمق الأأعمال التي تناولت علاقة 

الشقيقات في الأأدب.

وفي رواية "اللون الأأرجواني" لمؤلفتها أليس 
ووكر، نرى "سيلي" وشقيقتها، نموذجًًا إنسانيًًّا 

أنهكه التعب والشقاء، وكانت الرسائل المتبادلة 
بينهما مرآةًً لوجدان الأأختين وأوجاعهما. 

وسنجد صدًًى لهذه الثيمة أيضًًا في رواية 
"مدن العشب" لعبده خال، حيث تتباعد 
الشقيقتان في المكان؛ فإحداهما تعيش 

في قرية جنوبية، والأأخرى تستقر في جدة، 
فيما تتولّّى الرسائل مهمة الحفاظ على رابطة 

الأأخوّّة. ولا ننسى نموذج الشقيقتين "خديجة" 
و"عائشة" في ثلاثية نجيب محفوظ، حيث كان 

لهما مسارٌٌ تشاركيٌٌّ مع أشقائهما وأخيهما غير 
الشقيق "ياسين"، إلا أن نجيب محفوظ أوجد 
لهما مسارًًا سرديًّاً مستقالًّا يتبادلان فيه الأأسرار 

والمشاكسات، بل أحيانًاً شيئًًا من الغيرة. 

أما كونديرا، وعلى الرغم من عدم ميله إلى 
النموذج العائلي، فقد قدّّم في رواية الخلود 

نموذجين لافتين من الشقيقات: "أنييس" و"لورا". 
غير أنه لا يتوغّّل فيهما عبر البُُعد الأأسري، بل 

عبر أفكارهما وقناعاتهما التي صنعت لكل واحدة 
منهما عالمًًا خاصًًّا تعيش تحت مظلته.

ويكثر نموذج الشقيقات في الروايات الكلاسيكية 
نجليزيات، مثل رواية  التي كتبتها الروائيات الإإ

"كبرياء وتحامل" لمؤلفتها جين أوستن، وغيرها 
من أعمال أوستن التي منحت علاقة الأأخوات 

دورًًا محوريًّاً في بناء الشخصيات ومسار الدراما.

تكشف هذه النماذج المختلفة لمسار الأأشقاء 
في الروايات أن للروائيين خياراتهم السردية في 

رسم اختلاف الشخصيات من حيث السمات 
النفسية والفكرية، وكيف يسهم هذا التنوُُّع في 

دفع الحكاية وتشكيل مسارها الدرامي.

يبدو من الصعب أن يكون 
هناك توازن سردي بين 
شخصيات الأشقّّاء في 

الرواية؛ فلا بدََّ من شخصية 
محورية تظفر بالوهج السردي 

في الحكاية.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  43

المهرجانات السينمائية  
بين توجيه الجمهور والتوجّّه إليه

محمد الظاهري

أدب وفنون

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  43

سينما وتلفزيون



كان هذا الروائي البرازيلي الذائع الصيت 
يعرف عن قرب المهرجان الأأشهر في العالم؛ 

لأأنه سبق أن كان ضيفََه مراتٍٍ عديدة، 
ولم يكن في أٍيٍّ منها ضيفًًا عاديًّاً على 

الإإطقلا. وهذا يعني أن تلك الصورة القاتمة 
والسوداوية التي ترسمها روايته عن المهرجان 

تعكس في جوانب منها تجربة شخصية. 
ولكنها في جوانب أخرى تعيد تمثيل تلك 

ت المشاهير  الصورة التي تعكسها مجالّا
والأأزياء والموضة، وتغطيات صحافة 

"التابلويد" لفعاليات السجادات الحمراء 
وحفلات ربطات العنق السوداء، ومصورو 

"الباباراتزي" الذين ينتظرون لساعاتٍٍ إطلالات 
المشاهير والنجوم من نوافذ غرف فنادقهم 

الفاخرة لالتقاط صورة أو اثنتين. فالواقع 
أن مهرجان "كان" اختار منذ أيامه الأأولى 

أن يستهدف حصريًّاً النُُّخََب من الصحفيين 
والنقّّاد، وأن يكون سوقًًا لأأفمٍٍلا تستهدف 

بالدرجة الأأولى المشتغلين في الحقول 
المختلفة لهذه الصناعة، متجاهالًا المستفيد 

الأأول: الجمهور العام.

في القارة العجوز وُُلدت السينما، وفي القارة 
العجوز وُُلدت أول المهرجانات السينمائية 
قبل ما يقرب من قرنٍٍ من الزمان، ولا يزال 

بعضها حتى هذا اليوم يترعَبَّ على قمة 
مهرجانات العالم، بدءًًا بالمهرجانات العامة 

الأأشهر، التي جرت العادة على تسميتها 
"بالثلاث الكبرى": )برلين وكان والبندقية(، 
 ، مرورًًا بمهرجانات ذات تاريخ وتأثير مهٍمٍّ

مثل: "كاروفي فاري" و"لوكارنو" و"تسالونيكي"، 
وانتهاءًً بالمهرجانات النوعية والمتخصصة، 

مثل: مهرجان "آنسي" لأأفلام التحريك، 
و"كليرمونت فيران" للأأفلام القصيرة، و"إدفا" 

للأأفلام الوثائقية، و"إل تشينما ريتروفاتو" 
مة والكلاسيكية. للأأفلام المُُرَمَّ

صورة المهرجانات السينمائية
ور  تتأرجح صورة المهرجانات السينمائية والَدَّ

المُُتخيل لها في عالم السينما، بين تلك 
الوردية الحالمة البرّّاقة والباذخة في عالم 
علام،  الثراء والشهرة التي تلوِِّنها وسائل الإإ
وتلك التي تمنح المهرجانات دورًًا شعبويًّاً 

فنيًًّا نضاليًًّا. ويروق لأأصحاب النظرة الأأخيرة 
وصفها بأنها منصات حملت على عاتقها 

حماية السينما أسلوبًاً وموضوعًًا، وحافظت 
على مكتسباتها، واكتشفت المواهب، ورَوَّجت 

لأأنماط ومدارس تعبيرية وسردية جديدة، 
ودافعت عن قضايا اجتماعية وثقافية وسياسية 

ساخنة، ومنحت صوتًاً لمن لا صوت لهم. 
هذه الصورة العامة هي التي تود مهرجانات 

خ في الخيال الشعبي،  العالم الكبرى أن تترَسَّ
ونرى ذلك جليًًّا في فِِلم المخرج الأأمريكي 

ريتشارد لينكليتر الجديد "الموجة الجديدة"، 
الذي اختِِير ضمن المسابقة الرسمية في 

مهرجان "كان" السينمائي في نسخته الأأخيرة.

عوامل رئيسة تؤثر في المهرجانات
على المراقب أالّا يغفل عن ثلاثة عوامل رئيسة 
حكمت، ولا تزال، كل المهرجانات السينمائية: 

نتاج والتوزيع، والرقابة.  السياسة، والإإ

شارة إلى أن أثر هذه العناصر يتجاوز  وتجدر الإإ
الجانبين الاقتصادي والسياسي الواضحين، 
فهو يرسّّخ أنماطًًا سردية وموضوعاتٍٍ معينة 

أكثر من غيرها. ومن اللافت أن النموذج السائد 
للمهرجان السينمائي )النموذج الأأوروبي(، 

بوصفه حدثًاً سنويًّاً مستقالًّا معنيًًّا باختيار أفلام 
معينة وبرمجتها، ومن ثََمَّ عرضها على جمهور 
خ  مخصوص في فترة زمنية محددة، لم يترَسَّ

إلا بعد عدة عقود من استخدام الفِِلم وسيطًًا. 
ولم يأتِِ الاعتراف بشرعية السينما شكالًا فنيًًّا 

، شأنها في ذلك شأن فنون  جديدًًا ومستقالًّا

في رواية "الرابح يبقى وحيدًًا" للبرازيلي باولو كويلو، يُعُبِِّر الثري الروسي إيغور عن خيبة 
أمله من أول زيارة له لمهرجان "كان" السينمائي؛ إذ أدرك منذ اللحظة الأأولى أن لا أحد 

هناك يبدو مهتمًًّا فعالًا بالأأفلام. وعندما وجد صعوبة بالغة في الحصول على معلومات 
حول الأأفلام الجاري عرضها، أمالًا في مشاهدة بعضها، أشار إليه أحد أصدقائه "بأن 

ينسى أمر الأأفلام، فالمهرجان مجرد مسرح لعرض الأأزياء".

سينما وتلفزيونأدب وفنون



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  45

الفِِلم الذي تراه ملائمًًا لتمثيلها )وهو أشبه 
بالنموذج المَُُتَّبع حاليًًّا في التقدُُّم لجوائز 

الأأوسكار عن فرع الفِِلم الناطق بلغة أجنبية(. 
وانحصر دور المهرجان في تشكيل لجان 

تحكيمٍٍ مهمتها منح الجوائز للأأفلام المشاركة 
وتكريمها. وسرعان ما أصبح المهرجان منصةََ 
ترويج للدول وقيمها الوطنية والقومية أكثر 

. منه للاحتفاء بالسينما فنًًّا وشكالًا

بعد ذلك، وقُُبيل الحرب العالمية الثانية، 
تزايدت ضغوط نظام موسوليني وتدخّّله في 
قرارات لجان التحكيم في مهرجان البندقية؛ 

لكي تُمُنح الجوائز للأأفلام التي تروِِّج لقيمٍٍ 
ارتكزت عليها شعارات اليمين الأأوروبي، مثل 

الفاشية والنازية، وتُحُجب عن تلك التي تروج 
للقيم الليبرالية والديمقراطية.

عَجَّ هذا التوجه دوالًا مثل فرنسا والمملكة  وش
المتحدة على التفكير جديًّاً في تأسيس 

مهرجانات مضادة لمهرجان البندقية، تهدف 
بالدرجة الأأولى إلى ترويج قيمها السياسية 

والاجتماعية. حينئذٍٍ وُُلدت فكرة مهرجان "كان" 
السينمائي في فرنسا قُُبيل الحرب العالمية 

الثانية، ومهرجان "إدنبرة" السينمائي في 
المملكة المتحدة بُعُيد نهاية الحرب.

مهرجان لندن السينمائي.

الأأداء الأأخرى كالمسرح والأأوبرا والغناء والسيرك، 
إلا مع مهرجان البندقية عام 1932م. 

آنذاك، كان يُحُتفى بالسينما باعتبارها أحد 
أهم مظاهر الحداثة والمدنية وتطلعاتها 

العابرة للحدود. غير أنه مع ظهور السينما 
الناطقة برز حاجز اللغة، الذي صار من أهم 

تحديات التلقِِّي التي واجهتها السينما الأأوروبية 
خارج حدودها في مقابل هيمنةٍٍ متزايدة 

ز  للسينما الأأمريكية على الساحة الدولية. وعَزَّ
ذلك ظهور النزعات القومية التي اتخذت 

من الحداثة وأدبياتها الكوزموبوليتانية موقفًًا 
مضادًًّا. من هنا، جاء مهرجان البندقية ليحَلَّ 

، ولترويج القيم  نتاج والتوزيع أوالًا أزمة الإإ
القومية والمحلية ثانيًًا.

نظام موسوليني وتسييس المهرجانات
أسهم الشكل الذي تبنّّاه مهرجان البندقية 
في جعل المهرجان أشبه "بأولمبياد دولي 

للأأفلام"، كما يصفه المؤرخ والباحث ماريج 
دي فكلا. فلم يكُُن هناك فريق لاختيار 

الأأفلام وبرمجتها، ولم يكُُن للمنتج ولا المخرج 
دورٌٌ في التقدم للمهرجان، وإنما تُرُكت لكل 
دولة، مُُمَثَّلة في وزارات الثقافة أو الهيئات 

الحكومية المعنية بالأأفلام، حرية اختيار 

ومع ذلك، تبَنَّت هذه المهرجانات المضادة 
الوليدة نموذج مهرجان البندقية دون تغيير 

يُذُكر، وبقي ذلك النموذج الشكلََ السائد في 
اختيار الأأفلام وتنظيمها وعرضها حتى مطلع 

السبعينيات الميلادية. وهكذا ظهرت إلى الوجود 
أهم مهرجانات العالم السينمائية التي لا تزال 

فاعلة إلى هذا اليوم، ليس لحماية السينما 
بوصفها فنًًّا، أو لخلق سينما بديلة تملك منصةًً 

دولية للترويج لها، وإنما لتحقيق دوافع سياسية 
وإستراتيجية. وكان للدول المنظِِّمة والمشارِِكة 

بصماتها، شكالًا وموضوعًًا، على معظم الأأفلام 
المشاركة في الفعاليات الأأولى التي ظهرت 

في العالم قبل الحرب وبعدها، وأصبح ذلك 
النموذج هو النموذج الذي تسعى إلى محاكاته 
بقية المهرجانات حول العالم في تلك الحقبة.

عنصر جديد يدخل المعادلة
لم تكن المؤسسات السياسية اللاعب الوحيد 

في تكوين النموذج الأأوروبي للمهرجانات 
السينمائية والأأسلوبية السينمائية التي تشكلت 

تبعًًا لذلك؛ إذ دخل المنتِِج عنصرًًا رئيسًًا في 
هذه المعادلة. فقد أعاد المنتجون الأأوروبيون 

عام 1984م إحياء مؤسسة تعود إلى ما 
قبل الحرب، وهي الاتحاد الدولي لجمعيات 

منتجي الأأفلام )FIAPF(، وهدفه إيجاد حلول 



أدب وفنون

الخطوة في السنوات الأأولى من عمل الاتحاد 
تهدف إلى حماية مصالح مهرجاني "البندقية" 
و"كان" ومكانتهما بالدرجة الأأولى، اللذين حازا 

نصيب الأأسد من أفضل الأأفلام، في حين 
واجهت المهرجانات الأأخرى صعوبةًً في ملء 

مسابقاتها بأفلام ذات جودة مُُرضية بسبب 
قواعد اللعبة التي فرضها الاتحاد، بما في ذلك 

المهرجانات التي تبنّّت نموذج الاتحاد نفسه، 
مثل: "سان سبستيان" و"القاهرة" و"لوكارنو" 
و"طوكيو" و"سان فرانسيسكو" و"مونتريال".

كان الاحتكام إلى هذه المعطيات ومسَلَّماتها 
هو ما أدّّى إلى ما آلت إليه مهرجانات عديدة 

حول العالم غربًاً وشرقًًا، ودفعت بشكلٍٍ 
أو بآخر إلى تعثُُّرها ثم فشلها، بما فيها 

ست في المنطقة  تلك المهرجانات التي تأَسَّ
العربية، وفشلت في صناعة هوية تميزها عن 
غيرها من المهرجانات الأأخرى، ثم فشلت في 

البحث عن تمويل مستدام ومرن، وقبل كل 
شيء فشلت في صناعة جمهور وبناء قاعدة 
جماهيرية وفَيَّة وداعمة وقريبة، ترى أن هذا 

المهرجان أو ذاك يحاكيها ويخاطبها ويتماهى 
مع أفكارها وآمالها وتطلعاتها.

مهرجان البحر الأأحمر.المصدر: سعوديبيديا.

لتحديات التوزيع التي تواجهها الأأفلام المُُنتََجة 
في الدول الأأوروبية خارج حدودها الوطنية، 

وتحديدًًا تلك الأأفلام التي أنتجها أعضاء 
الاتحاد. ومن دون الدخول في مهام هذا 

الاتحاد المتشعِِّبة، التي لا يزال يحيط بتاريخه 
وآلية عمله كثير من الغموض، فإن أحد أهم 

شراف  وظائفه وأكثرها جدلية هو احتكاره الإإ
الضمني وتنظيم العالم المتنامي لشبكة 

المهرجانات بعد الحرب.

لم يكن الاتحاد معنيًًّا بتمويل أٍيٍّ من هذه 
المهرجانات أو إدارتها إدارةًً مباشرة، ولكن بحكم 

السلطة التي يمتلكها ضمن سلسلة القيمة، 
ة إجراءات جوهرية، لا تزال تسهم  اعتمد عَدَّ

حتى يومنا هذا في الترويج لأأشكالٍٍ وأنماط 
 : سينمائية معينة. تشمل هذه الإإجراءات مثالًا
تلك الآآلية سيئة الصيت التي اتبعها الاتحاد 

في تصنيف المهرجانات تصنيفًًا هرميًًّا قيميًًّا، 
وتحديد معايير تصنيف تراعي مصالح الاتحاد 
وتمنح أهميةًً وقيمةًً أكبر للمهرجانات القادرة 
على تقديم أكبر عائد اقتصادي للأأفلام التي 

ينتجها أعضاء الاتحاد؛ ومن ثََمَّ تسهيل عرضها 
في مهرجان بعينه دون الآآخر. كانت هذه 

ثلاثة عوامل رئيسة حكمت، 
ولا تزال، المهرجانات 

السينمائية: السياسة، 
والإنتاج والتوزيع، والرقابة، 

وهي ترسّّخ أنماطًًا سردية 
وموضوعاتٍٍ معينة أكثر 

من غيرها.

سينما وتلفزيونأدب وفنون



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  47

صانعو تلك الأأفلام إلى لفتِِ انتباهه وترك 
نتاج  أثرٍٍ وانطباعٍٍ إيجابٍيٍّ لديه. ولأأن عجلة الإإ

وسلسلة القيمة لسينما دول الجنوب تبدأ 
عادةًً من صندوق التمويل في ذلك المهرجان 
الأأوروبي وتنتهي بعرضه في المهرجان نفسه 

)أو مهرجانٍٍ شبيه(، فإن الجمهور المُُستهدََف 
كان دائمًًا وأبدًًا هو الجمهور الأأوروبي، والسوق 

المستهدفة هي السوق الأأوروبية والأأمريكية، 
والذائقة التي يُحُتكََم إليها هي ذائقة جمهور 

المهرجانات الأأوروبية الكبرى. وأصبح من 
اع أفلام هذا الجانب من  المتوقع من صَُُنَّ
لة بقضايا تحكي  العالم سرد حكايات مُُحَمَّ

التهميش والتهجير والفقر لصالح المشاهدين 
النخبة الأأثرياء، فيما بات يُعُرف بـ"إباحية 

جة بـ"جماليات السينما الفنية". الفقر"، ومُُدَجَّ

الدعوة إلى "سينما ثالثة"
قبل أكثر من خمسين عامًًا، وفي مقالة شهيرة 

ه المخرجان  بعنوان "نحو سينما ثالثة"، تنَبَّ
الأأرجنتينيان، فيرناندو سولانس وأوكتافيو 

جيتينو، إلى مصيدة "جماليات السينما 
الفنية" التي تروّّج لها المهرجانات الأأوروبية 

الكبرى باعتبارها قِِيمًًا ذوقيةًً كونية. فقد أشار 
المخرجان إلى أن السينما، شكالًا وأسلوبًاً 

ونمطًًا، أصبحت تتأرجح بين استنساخ للنمط 
الهوليوودي الذي يخضع لمتطلبات شبّّاك 

التذاكر والسينما الاستهلاكية السريعة، وتلك 
التي تخضع لأأساليب السينما الفنية التي تجد 

رواجًًا في مهرجانات السينما الأأوروبية. وبسبب 
ذلك الاغتراب الثقافي فََقََدت الثقافة الشعبية 

والذائقة المحلية التأثر المُُفتََرض بالفنون 
الحديثة مثل السينما.

وانتبه إلى هذه القضية مؤسس مهرجان تورنتو 
السينمائي، وليام مارشال، الذي لم يخضع 

مهرجانه الوليد عام 1976م لقواعد اللعبة التي 
فرضها الاتحاد. فقد راهن مارشال ورفاقه على 
جمهور محلي وثقافة كوزموبوليتانية تمَيَّزت بها 

تورنتو عن غيرها من المدن الغربية. وسعى 
بتمويلٍٍ ضئيلٍٍ إلى قراءة محيطه المحلي، وبناء 

مهرجان يضع نصب عينيه الجمهور العام 
الذي يسكن مدينته. يقول مارشال: "عليك أن 

تتنبّّه لرغبات جمهورك المحلي. قدّّم لهم ما لا 
يريدونه وستجد العديد من المقاعد الفارغة... 
لقد سعى كل مدير جديد للمهرجان إلى توسيع 
الحدود من أجل جمهورنا، وجمهورنا يثق بنا". 

ومع أن مهرجان تورنتو لم يستطِِع حينما انطلق 
نجليزية  أن يجد أي فِِلم كندي جيِِّد ناطقٍٍ بالإإ

يمكن عرضه، خرج من رحم جمهوره بعد عشرين 
عامًًا مخرجون كبار من أمثال: إيفان ريتمان، 
وديفيد كرونينبرغ، وأتوم أجويان، وغيرهم، 

وهو ما يؤكد أن هذا التوجه الجديد ليس عقيمًًا.

آثار معايير التصنيف بالمهرجانات
لقد دفعت معايير التصنيف، مثل عدد أفلام 

"العرض الأأول" التي يحظى بها المهرجان، 
المهرجاناتِِ الثرية والأأقدر على توفير مصادر 
الدعم والتمويل، إلى تطوير مبادرات لتمويل 

الأأفلام عبر صناديق دعم تنافسية، أو 
نتاج المشترك. وبذلك،  استضافة سوق للإإ

يكون المهرجان بذاته شريكًًا في تمويل الأأفلام 
التي أسهم في إنتاجها وشريكًًا في ترويجها 

وعرضها. ومما لا شك فيه أن هذه الصناديق 
كانت تستهدف إلى حٍدٍّ بعيد مشروعات الأأفلام 

في دول الجنوب الفقيرة، وتلك التي تفتقر 
إلى صناعة سينمائية متينة. وأسهم تطوير 
هذه المبادرات في زيادة قدرة المهرجانات 

على ضمان الحصول على فرصة عروض أولى 
للأأفلام حتى قبل أن ينتهي إنتاجها. 

ما تبعات ذلك على سينما الجنوب؟
تتمثّّل أهم هذه التبعات في الأأثر السلبي 

الذي طال المهرجانات والفعاليات السينمائية 
المُُقامة في الدول التي تنتمي إليها تلك 

اع الأأفلام في دول الجنوب  الأأفلام. فأصبح صَُُنَّ
يفضّّلون عرض أفلامهم في المهرجانات 

قليمية.  الأأوروبية على المهرجانات المحلية أو الإإ
وتبعًًا لذلك، أصبح جمهور تلك المهرجانات 

الأأوروبية الكبرى هو الجمهور الذي يتطلّّع 

مهرجان كان السينمائي.



شعرأدب وفنون

رلح العائدُُ، عاد الرُُّحّّلُُ
أزََوالٌٌ ما أرى أم أزََلُُ 		

هل أنا ماضٍٍ إلى مُُستقبلي
أم إلى الماضي سيمضي المُُقبلُُ 		

أم على مُُفترقِِ الوقتِِ أنا
مََ		رّّني آخرهُُ والأوََّلُُ 

أم تُُرى الأجزاء كلٌٌّ وادٌٌح
ح		يثُُ لا ماضٍٍ ولا مُُستقبلُُ 

أسألُُ الأقدارََ ماذا تحملُُ؟!
رُُ		بّّما أقدارُُنا ما نفعلُُ 

وإذا أقدارُُنا أفعالنا
فلماذا ما فعلنا نجهلُُ؟! 		

إنْْ فتحنا باب سرٍٍّ مُُقفلٍٍ
ظََلََّ خلفََ البابِِ بابٌٌ مُُقفلُُ 		

آهِِ من غُُبرتنا.. من تِيِهِِنا
يصلُُ التائهُُ أم لا يصلُُ! 		

آهِِ من حََيترنا.. من شكِِّنا
كُُ		لُُّ هذا لم يعُُد يُُحتملُُ! 

في زوايانا شموعٌٌ سََقطََت
عََ		صََفََ الشكُُ بها والجََدلُُ 

فاحترقنا لم نُُضئ تََّحى نرى
نحنُُ في ظُُلمتنا نشتعلُُ 		

رغقتُُ في عينيكِِ أو أوشكُُ
من حيثُُ لا أدري ولا أُُدركُُ 		

عيناكِِ أفقٌٌ بالسواد اكتسى
على دمِِ الشمسِِ الذي يُُسفكُُ 		

أسيلةََ الخدّّ الذي فوقهُُ
ت		فتََّح الجوريُُّ والليلكُُ 

آليتُُ لا أنفكُُّ عن لثهِِم
وشمّّهِِ أو دونََه أهلكُُ 		

	
نّّمتعي منّّي ولن تقدري

فمثلُُ هذا الوردِِ لا يُُتركُُ 		

سُُرعان ما رتضين إن تغضبي
كغيةٍٍم إما تكب تضحكُُ 		

وزُُرقة القرط الذي ومضُُهُُ
لدورة الأفلاك قد يُُبركُُ 		

ككوكبٍٍ ربيقهُُ سارٌٌح
سارٍٍ ومن طول السُُرى مُُنهكُُ 		

إنّّي وما لََّحفتِِني عاشقٌٌ
عُُب		روة العشاق أستمسكُُ 

متى يزولُُ الشكُُ من بيننا
فالشكُُ طاعونٌٌ بنا يفتكُُ 		

	
يا فجر دُُنياي التي أظلتم

وضاعََ فيها الدربُُ والمسلكُُ 		

حُُبٌٌّ وشكحيرة على شرفة الزمن



مهذل الصقور 

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  49



ضوءأدب وفنون

الحِِسّّ التوثيقي في أعمال معاذ العوفي

الطبيعة صِِنو الحضارة 
وليست نِِدًًّا لها

يحتل التصوير الفوتوغرافي الصدارة في أعمال الفنان السعودي معاذ العوفي. وهو بنظر 
الفنان مجال للاكتشاف والمغامرة المفتوحة والأأعمال الفنية التي لا تنتهي إلى شكلٍٍ واحد 

مستقر. وتُرُينا أعمال العوفي الفوتوغرافية الطبيعة من منظور جديد. فهي، إضافة إلى 
نسان والفن والعالم  قيمتها الفنية، طريقة ثقافية وإيكولوجية تعيد التفكير في العلاقة بين الإإ

ظهار تشكيلاتٍٍ وملامحََ ووجوهٍٍ بشرية تبرز من بين  الطبيعي. وإذ تستنطق الجمادََ الطبيعي لإإ
حجارة الجرانيت، فإن تلك الأأعمال تربطنا بالماضي والأأسطورة، وتعلّّمنا النظر إلى الطبيعة 

بوصفها وسيطًاً ومنهجية. وأكثر من ذلك، فهي تشير إلى شواهد حضارية تعمل بمنزلة الصمغ 
الذي يصل الأأزمنة والحضارات المتعاقبة على هذه الأأرض.

علي المجنوني



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  51

تصوير: عبداللطيف الثويني



مكان العمل المثَبَّت أرضًًا، يعطي انطباعًًا 
فوريًّاً لدى المتلقي بترويض النار والحمم 

البركانية، من خلال تعطيل ثورتها المتفجِِّرة 
واحتواء فورانها المدمّّر.

لقد أشاعََ العوفي النورََ في البركان المُُعاد 
إنتاجه؛ إذ ما يطالعه المتلقي عبر الشقوق 
ليس دمارًًا متربِّصًًِا قد يثور في أية لحظة، 
وإنما ضوءٌٌ حميد ومسالم يمكن أن يُشُير 
إلى تجارب إيجابية معينة، ولكنه في كل 

الأأحوال يبعث على السكون ويبثُُّ في 

لا تقتصر ممارسة معاذ العوفي الفنية 
على مادة معينة أو وسيط دون غيره من 

الوسائط، ولا تحدُُّ نفسها بحدود منهجية، 
بل تتبع النزعة المباشرة للعثور على الفن 

وتحقيق شرطه. ويمكن القول إن ما يجمع 
أعماله، على اختلاف وسائطها وموادها 

ومناهجها، هو السعي إلى تلمّّس الأأثر الذي 
نسان في الفضاءات التي يتحرك  يتركه الإإ

فيها ويعيش، إضافةًً إلى توثيق علاقته 
بمحيطه ودوره في تسخير ذلك المحيط 
وموجوداته لخدمة أغراضه المتنوّّعة. من 
ذلك ما تلتقطه كاميرا العوفي من المباني 

والتشكيلات المعمارية التي يشيّّدها 
نسان للسكن والعمل والعبادة، ولا سيما  الإإ

في أماكن قصيّّة يسهل فيها تقصّّي ذلك 
الأأثر بكثير من الفضول والمغامرة. 

فعلى سبيل المثال، تصوِِّر أعمال العوفي 
نسان في المناطق القصيّّة  استخدامات الإإ
لمواد مختلفة مستفيدًًا مما يتوفّّر حوله؛ 

نشاء المساجد في العراء، وبناء جدرانها  لإإ
وأبوابها ومآذنها المصنوعة في كثير من 

الأأحيان من الخردة والمواد المهملة. 
إضافةًً إلى القيمة الجمالية لتلك الأأبنية 

المُُرتجََلة، تعضدها القيمة الروحانية 
لمفهوم المسجد نفسه بوصفه مكانًاً 
للعبادة. وتظهر المفارقة حين تُوُضع 

المواد المتواضعة المتقشِِّفة المُُستخدمة 
في التكوينات المختلفة للمآذن والمنارات، 

في موضع جديد غير مألوف يُشُير إلى 
نسان العملية على تسخير إمكانات  قدرة الإإ
المادة. وحينما تُوُضع هذه القدرة العملية 
في هذا الموضع، يُلُقى عليها ضوء جديد، 
يجعل منها ممارسة فنية ويعرّضّها للأأسئلة 

التي تنشأ من هذه التجربة.

ترويض البركان
تمثّّلت مشاركة العوفي في معرض "نور 

الرياض" في نسخته الثانية عام 2022م، 
في عمل فنّّي حمل عنوان "ثِِنان"، وكان 

عبارة عن قِِشرة من التكوينات الحجرية أُعُيد 
تشكيلها لتُُماثل صفائح من الصخر البازلتي 
المتشقِِّقة عن حممٍٍ بركانيةٍٍ نشطة. يشعُُّ من 
بين تلك الشقوق ضوءٌٌ محمرٌٌّ يتمتع بحضور 
قوي في الفضاء المظلم البارد الذي وفّّرته 

صالة العرض. هذا الجو العام، إضافةًً إلى 

النفس الطمأنينة. ويتضاعف هذا الانطباع 
إذا ما علمنا أن تعليمات العمل كانت 

ار على المشي حول العمل  تحرّضّ الزَوَّ
والاقتراب منه، ثم الجلوس أمامه ولمس 
تضاريسه والإإصغاء إلى صوته. ومن شأن 

تدجين الطبيعة المضطربة على هذا النحو 
أن يتلقاها الجمهور على هيئة بركانٍٍ أليفٍٍ 

س الأأرض فيه نورًًا.  تتنَفَّ

ومع أن هذا العمل، وأعمال أخرى مشابهة 
له، تتيح نفسها لقراءة عامة، فهي أيضًًا 

ضوءأدب وفنونأدب وفنون



تُشُير إلى تجارب مرتبطة بالوعي الجمعي 
في السعودية، وتستمد من ذلك الوعي 

أهمية خاصة. فهذا العمل يستدعي إلى 
الذاكرة حادثةًً وقعت قبل خمسة عشر 

عامًًا، وهي وصول النشاط الزلزالي ذروته 
في إحدى حرّّات منطقة المدينة المنورة؛ 
إذ وقعت آلاف الهزّّات الأأرضية في بلدة 

العيص، وأثارت لدى المجتمع السعودي 
ذعرًًا لم يُخُبََر عن مثله من قبل، ولا سيما 
بعد إجلاء آلافٍٍ من سكان المنطقة تحسُُّبًًا 

لكارثة بيئية محتملة.

للوضوح أولوية على التدخل الفني  
دة التي  لا يحفِِل العوفي بالعمليات المعَقَّ

بداعي؛ بل على  عادةًً ما يستدعيها الخلق الإإ
العكس من ذلك، فإنه يميل لإإحداث قدرٍٍ 

قليل من التدخل الفني الضروري، المتمثّّل 
في نقل المواد من أماكنها وإعادة ترتيبها على 

سبيل المثال، أو حتى مجرد تصويرها في 
مواضعها الطبيعية. وينطوي هذا التعامل 
مع الأأعمال الفنية على بيانٍٍ مفاده أن تلك 

الأأشياء تملك القدرة على التعبير عن نفسها، 
وتَكَشِِف عن مكنوناتها تحت التحديق والتأمل، 

كما أنها قادرة على ضمان تجربة فنية تعتمد 
على انفعالات المتلقي. إن حجرًًا أحفوريًّاً 

موضوعًًا تحت ضوء، أو بابًاً حديديًّاً منصوبًاً في 
الصحراء، أو مئذنة حديدية تقف بين مجموعة 
من المآذن، كلها أعمال تملك في جوهرها تلك 
القدرة على النفاذ إلى مجالٍٍ انفعالي لا يرتبط 

عادةًً بهذا النوع من الأأعمال.

هذه البساطة في المعالجة الفنية تستبعد 
التعقيد الذي يستدعي عمليات التأويل الفني، 

وتستدعيه هي في المقابل.

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  53



سيرة مختصرة

معاذ العوفي مصور فوتوغرافي وفنان 
وباحث من المملكة العربية السعودية. وُُلد 

في المدينة المنورة عام 1984م، وعاش 
طفولته فيها. حصل على درجة البكالوريوس 

دارة البيئية والتنمية  في تخصص الإإ
المستدامة من جامعة بوند في غولد كوست 

الأأسترالية. استهل نشاطه الفوتوغرافي 
والفني بعد عودته إلى المملكة، مركّّزًًا في 

بداياته على توثيق المخفيّّ وغير الشائع من 
القطع الثقافية والتراثية التي تعرّفّ إليها من 

خلال رحلاته الاستكشافية في منطقة المدينة 
المنورة؛ بخصوصيتها الجغرافية والدينية. 
وتدريجيًًّا، اتّسّع نطاق استكشافاته الفنية 
ليشمل مناطق المملكة العربية السعودية 

برمّّتها. انتقل العوفي بعد ذلك إلى الرياض، 
فأسس إستوديو "المثبى" ليكون مساحة 

متعددة التخصصات تركّّز على ممارسات 
الفنون والبحث والاستشارات. كما شارك في 
تأسيس فريق "إرث"، المتخصص في رحلات 

السفاري والتصوير الجوي وتوثيق السفر.

 شارك العوفي بأعماله الفنية في معارض 
فردية وجماعية عديدة أُقُيمت داخل 

المملكة وخارجها.

وفي الغالب، حينما يتحدث العوفي عن 
أعماله وممارسته فهو لا يعمد إلى ادّّعاء 

أكثر مما في العمل الفني نفسه، ويعتمد 
على الطاقة التعبيرية التي يكشف عنها هذا 

العمل. هذا الجانبُُ يجعل تلك الأأعمال 
متاحة للمتلقي بسهولة، ومنفتحة على التلقي 
المباشر المرتبط بالأأحاسيس والانفعالات التي 

تنشأ حال مواجهة العمل الفني.

رموز حضارية: سرد بصري للهوية
بقي أن نشير إلى وظيفة مهمة تؤديها أعمال 

معاذ العوفي، وتحديدًًا الصور الفوتوغرافية، 
وهي أن السرد البصري الذي تؤسسه تلك 

الأأعمال يسهم بطريقة بارزة في رفد المخيلة 
الوطنية، وتغذية العاطفة الوطنية. فمن جهةٍٍ، 
يشكّّل المشهد الطبيعي جزءًًا من الكيفية التي 

يدرك بها الفرد والمجتمع السعودي جانبًًا 
مهمًًّا من الهوية الوطنية، حيث تعمل القيمة 

التاريخية والجغرافية للصور الفوتوغرافية 
والأأماكن التي تلتقطها على توسيع الفضاء 
التخيّّلي لما تشمله الهوية. وهذا ما يفسر 

اهتمام الدول الحديثة بالمشهد الطبيعي، 
وسعيها إلى استثمار السرد البصري البيئي، 

وتحديدًًا في المجال الجماهيري بشقّّيه: 
علامي والفني، لدعم أنشطة وقطاعات  الإإ

حيوية، كالسياحة والثقافة وغيرهما.

وإسهام العوفي في هذا المجال يبرز تحديدًًا 
في الصور الجوية التي تقدّّم تضاريس 

المنطقة من زاوية مختلفة تتبوّّأ مكانها بين 
نسان هذه البلاد؛ إذ تقدّّم  الذاكرة البصرية لإإ

أعماله في كل مرة منظورًًا جديدًًا يعرِّفِ 
المتلقي على أماكن جديدة طالما ظَنَّ أنه 

، يجد المتلقي فيها  يعرفها ويألفها. ومن ثََمَّ
ما يدفعه إلى التفكير في طُُرقٍٍ جديدة تسهم 

في إعادة تصوّّره لهويته وعلاقته بالأأرض. 
ومن جهة أخرى، فإن النزعة التوثيقية 

التي ينطوي عليها كثير من أعمال العوفي 
وممارسته الفنية، ترمم الذاكرة الوطنية 

من خلال توثيق التراث المعماري للمنطقة 
وإرثها الحضاري عمومًًا، وبذلك تكتسب 

العدسة دورًًا تاريخيًًّا يجسّّر الماضي والحاضر 
باستمرار. ومن جهة ثالثة، يحتوي المشهد 

الطبيعي على آثار تركها إنسان هذه الأأرض، 
وهي شذرات من حضارات عتيقة تحضر على 

هيئة رموز محفورة على جدران الصخور. 
ويكون تصويرها بمنزلة تقديمها على أنها 
رسائل حضارية تتمتع بالقدرة على عبور 

الزمن، بينما تظل راسخةًً في مكانها. وهكذا، 
فإن تقديم المشهد الطبيعي على أنه جزء من 

المشهد الثقافي والحضاري، وهذا ما تفعله 
صور العوفي، ينشّّط عمليات ذهنية كالذاكرة 

والحنين لتشكّّل قوام المخيّّلة الوطنية.

ضوءأدب وفنونأدب وفنون



ستوديو. الفنان معاذ العوفي خلال عمله  في الإإ
القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  55



علوم



هل أخلاقنا، ومبادئنا، حتى لطفنا مع مََن نحب، هي صفات ثابتة في أرواحنا، أم أنها مجرد "وظائف 
كيميائية" قد تختفي بضربة واحدة على الرأس؟

رادة الحرة، بل  نساني فيه مجرد قضية تتعلق بالإإ إننا نعيش اليوم في عصر لم يعُُد السلوك الإإ
أصبح يُرُبط بدور الشبكات العصبية التي قد يحوِِّل تلفها الرجل السوي إلى مجرم. وفي هذا 

المقال، نرحل في دهاليز الدماغ لنفهم: كيف يصنع العطب العصبي القََتََلة؟ 

عمرو سيف 

جرائم الدماغ
عندما يسرق التلف العصبي حرية الاختيار

قضية فينياس غيج: موت الرجل 
الطيب في القرن التاسع عشر

لعل أشهر مثال تاريخي يوضح كيف 
صابة جسدية في الرأس أن "تقتل  يمكن لإإ
الشخصية"، هو قصة فينياس غيج. ففي 

عام 1848م، نجا هذا الرجل، وهو عامل 
في السكك الحديدية، بأعجوبة بعد أن 

اخترق قضيب حديدي رأسه، مرورًًا بالفص 
الأأمامي. لم يمت، بل أسهمت بنيته 

الجسدية القوية في شفائه الجسدي وإعادة 
تأهيله نسبيًًا.

لكن الرجل الطيب الذي عرفه زملاؤه وعائلته 
قبل الحادث لم يعُُد موجودًًا. أصبح "غيج" 

فظًًّا ومندفعًًا وغير قادر على التخطيط 
للمستقبل أو الالتزام بالمعايير الاجتماعية. 
كان هذا الحدث بمنزلة الاكتشاف المؤسس 

في عِِلم الأأعصاب، حين ثَبَُُت لأأول مرة 
رادة  أن السلوك الاجتماعي والأأخلاقي والإإ

الحرة ليست مجرد مفاهيم فلسفية، بل هي 
ناتجة عن منطقة محددة في الدماغ: الفص 

الأأمامي. كان "غيج"، الذي أصبح أشهر 
مريض في عِِلم الأأعصاب، دليالًا حيًًّا على 
أن تلف هذه المنطقة لا يجعلك أقل ذكاءًً 

بالضرورة، لكنه يجعلك أضعف على التثبيط 
الاجتماعي والأأخلاقي.

)TBI( تعريف إصابة الدماغ الرضحية
تُعُرَّفّ إصابات الدماغ الرضحية بأنها 

تلف في الدماغ ناتج عن قوة خارجية. 
صابات عادةًً إلى: خفيفة،  وتُصَُنَّف هذه الإإ

ومتوسطة، وشديدة. 

صابات الدماغ الرضحية  ويتجاوز الفهم الحالي لإإ
صابات الخفيفة، إذا  الأأضرار الفورية. حتى الإإ
تكررت، يمكنها أن تكون البوابة لظاهرة أخطر 
بكثير تُعُرف باسم "الاعتلال الدماغي الرضحي 
المزمن" )CTE(، وهو ما يمثّّل تحديًاً كبيرًًا في 

تقييم المخاطر السلوكية على المدى الطويل.

إن مفتاح فهم تحوُُّل السلوك بعد إصابة 
الدماغ يكمن في فهم "شبكة التحكم" التي 

تفشل، وهي تشمل:

:)PFC( القشرة الجبهية الأأمامية
مقر الضبط الأأخلاقي

 (Prefrontal تُعُدُُّ القشرة الجبهية الأأمامية
(Cortex مركز القيادة العليا للدماغ؛ فهي 

مسؤولة عما يُعُرف بـ"الوظائف التنفيذية"، 
مثل: التخطيط، والذاكرة العاملة، واتخاذ 

القرارات المعقدة، وأهم من ذلك، التثبيط أو 
كبح الاندفاع. وعندما تتعَرَّض هذه المنطقة 
للضرر يفقد الفرد القدرة على ممارسة هذا 

الكبح العقلي.

تتجلى المشكلات السلوكية في عدم القدرة على 
التعاطف، ونقص الحافز، وزيادة في العدوانية، 

وتغيّّر في حس الفكاهة. والضرر في هذه 
المنطقة لا يُلُغي قدرة الشخص على الرؤية أو 
الحركة، ولكنه يضعف "المكابح العقلية"، وهو 
ما يترك المشاعر والدوافع الأأولية بلا تنظيم. 

هذا الفشل في التثبيط هو النقطة التي يتقاطع 
فيها العلم العصبي مع مفهوم المسؤولية 

القانونية؛ إذ إنه يقيّّد بشكل مباشر قدرة الفرد 
على ممارسة "حرية الاختيار" الرشيدة.

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  57

تخيّّل أن ترى شخصًًا ودودًًا يتحول فجأة إلى 
شخص آخر؛ سريع الغضب، مندفع، يفقد 
قدرته على التعاطف أو التفكير في عواقب 

أفعاله. هذا التحوُُّل ليس بالضرورة ناتجًًا 
عن قرار سيئ اتخذه بإرادته، بل قد يكون 

نتيجة مباشرة لآآفة عصبية غير مرئية سببتها 
صابات  إصابة دماغية رضحية )TBI(. وهذه الإإ
تنتج عن مسببات خارجية قوية، مثل الهَزَّات 

الشديدة أو الضربات المباشرة التي تحدث في 
حوادث السيارات، والسقوط من ارتفاعات، أو 
حالات العنف، أو من الضربات المتكررة على 
الرأس في بعض الرياضات، مثل: كرة القدم 

والملاكمة والرياضات القتالية.

تُرُاوح أعراض إصابات الدماغ الرضحية 
المتوسطة إلى الشديدة بين فقدان الوعي، 

والصداع المستمر، والقيء، وحتى الغيبوبة. 
لكن الجانب الأأكثر مأساوية يكمن في الأأعراض 
السلوكية والمعرفية التي قد تظهر على المدى 

الطويل، وتتضمن الهيجان والاضطراب، أو 
القتال، أو غير ذلك من السلوكيات غير العادية 
المثيرة للارتباك العميق لدى المحيطين. وهذا 
رادة، بل  الاندفاع السلوكي ليس ضعفًًا في الإإ

مَكَّ في  هو خلل في الدوائر العصبية التي تتح
التثبيط، وهو ما يهيئ المُُصاب للدخول في 

مسار سلوكي مختلف جذريًّاً عن ماضيه.



شبكة الخطر:
اللوزة الدماغية والعدوانية التفاعلية

غالبًًا ما تكون العدوانية الناتجة عن إصابات 
الدماغ الرضحية من النوع "التفاعلي"؛ أي 

أنها تحدث بصورة فعلٍٍ فورٍيٍّ وغير مخطط 
له، وتكون غير هادفة بالضرورة. هذا النوع 

من العنف ينبع من اختلال التوازن داخل 
"شبكة الخطر" في الدماغ، التي تضم الجهاز 

الحوفي )Limbic System(، وخاصة اللوزة 
الدماغية )Amygdala(، والقشرة الجبهية 

.)vmPFC( نسية البطنية الإإ

تعمل اللوزة الدماغية كما لو كانت "مسرّعًًّا 
عاطفيًًّا"، وهي المسؤولة عن معالجة المشاعر 

القوية، مثل: الخوف والغضب. في الحالة 
الطبيعية، تكون القشرة الجبهية الأأمامية 

بمنزلة "المكابح العقلية" التي تنظّّم وتثبّّط 
ردود فعل اللوزة المفرطة. تُظُهر الأأبحاث 

التي تستخدم التصوير بالرنين المغناطيسي 
الوظيفي أن الأأفراد الذين يميلون إلى العنف 

التفاعلي يظهرون انخفاضًًا ملحوظًًا في 
الاتصال الوظيفي بين اللوزة الدماغية والقشرة 

نسية. ويشير هذا الانخفاض في  الجبهية الإإ
الاتصال إلى حدوث ما يشبه "فصل الأأسكلا" 

صابة الدماغية؛ حيث  الوظيفي نتيجة للإإ
شارات العاطفية السريعة والساخنة  تصبح الإإ

الصادرة عن اللوزة غير خاضعة لـ"تنظيم 
القشرة الجبهية". ونتيجة لذلك، يجد المُُصاب 

نفسه يبالغ بالتركيز على معالجة المشاعر، 
وهو ما يؤدي إلى ردود فعل غاضبة تخرج عن 

السيطرة، وهذا يمثّّل الوصف العصبي الدقيق 
ل إلى فعل  للاندفاع الذي يمكن أن يتحَوَّ

إجرامي عنيف.

لعنة التكرار:
اعتلال الدماغ الرضحي المزمن وسجل المجرمين

يتميز اعتلال الدماغ الرضحي بالتدهور في 
دراك والسلوك. مجالين رئيسين: الإإ

في الجانب المعرفي، يعاني المصابون صعوبة 
في التفكير، وفقدان الذاكرة، ومشكلات في 

تخطيط المهام وتنظيمها وتنفيذها. 

أما في جانب السلوك، فتظهر أعراض مقلقة 
جدًًّا، تشمل السلوك الاندفاعي والعدواني. 

د، وهو تباين  ولكن، لهذا المرض جانب معَقَّ
توقيت ظهور الأأعراض. فقد يتغير السلوك 

والمزاج في سن مبكرة نسبيًًّا، أحيانًاً في 
العقد الثالث من العمر، في حين يتأخر 

الخلل الوظيفي الذهني إلى مرحلة لاحقة. 
هذا التباين في الظهور يشكّّل تحدّّيًاً بالغًًا 

أمام الطب الشرعي؛ إذ إن تحديد مدى تأثير 
الأأعراض السلوكية المبكرة في الأأهلية الجنائية 

للمتهم يتطلب الرجوع إلى تاريخ طويل من 
صابات المتكررة، وهو ما قد يكون صعب  الإإ
التوثيق إن لم تكُُن هناك سجلات رياضية أو 

عسكرية واضحة.

علوم

كريس بنوا.فيليب آدامز.آرون هيرنانديز. 

إصابات الرأس ليست مجرد 
أضرار جسدية، بل قد تنطوي 

على تغيير حقيقي، وربما 
جذري، في جوهر الشخصية 

والقدرة على التحكم 
الأخلاقي. 



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  59

العصبية الحرجة، مرورًًا بالأأدوية اللازمة، وقد 
تتطلب التدخل الجراحي لتقليل الضرر. وبعد 

المرحلة الحادة، يبدأ العمل على استغلال 
 ،)Neuroplasticity( خاصية اللدونة العصبية
وهي قدرة الدماغ المذهلة على إعادة تنظيم 
نفسه وتعويض الوظائف المفقودة من خلال 

إنشاء مسارات عصبية جديدة.

التأهيل السلوكي والمعرفي
ولحل مشكلات العدوانية والاندفاعية الناتجة 
عن إصابات الدماغ يأتي دور برامج التأهيل، 

مثل: برامج العلاج السلوكي المعرفي، والتقويم 
السلوكي. ولا يقتصر التأهيل على الجوانب 

الجسدية، بل يركِِّز على إعادة تدريب الدماغ 
على وظائفه التنفيذية المفقودة من خلال توفير 

دارة الغضب والاندفاع، وتدريب  تقنيات عملية لإإ
الجزء السليم أو المتعافي من القشرة الجبهية 

على استعادة وظيفة "المكابح".

إن قصة "جريمة الدماغ" قد تكون قصة صراع 
نسان. صحيح  بين القدر البيولوجي وإرادة الإإ

أن الأأبحاث العلمية كشفت أن إصابات الرأس 
ليست مجرد أضرار جسدية، بل هي تغيير 

حقيقي، وربما جذري، في جوهر الشخصية 
والقدرة على التحكم الأأخلاقي، ولكن العلم ما 

زال يحاول أن يعرف تحديدًًا ماذا تبقّّى من إرادتنا 
الحرة حينها؟ وكيف نتعامل برحمة وعدالة مع 

صابة؟ الشخصية الجديدة التي خلقتها الإإ

وهنا نجد أنفسنا - أفراد المجتمع - مسؤولين 
صابة الدماغية وبين  عن الفصل بين مأساة الإإ

الفعل الإإجرامي الناتج عنها، ليحصل من 
يعانون نقص الأأهلية على التقييم العلمي 

عادة دمجهم، بدالًا  العادل والتأهيل اللازم لإإ
من عقابهم على خلل خارج عن إرادتهم لم 

يكُُن بيدهم في كثير من الحالات.

صابات المزمنة  دماغه قد تضرّّر بشدة نتيجة الإإ
الناتجة عن ممارسة المصارعة.

كما أن قضية فيليب آدامز، وهو لاعب كرة 
قدم أمريكي ارتكب جريمة قتل جماعي مروعة 

قبل أن ينهي حياته، كشفت عن تشخيصه لاحقًًا 
بالمرحلة الثانية من الاعتلال الرضحي المزمن. 

وأظهرت النتائج أن التدهور الدماغي لديه، 
الناتج عن تاريخ من ارتجاجات الرأس خلال 

مسيرته الرياضية، أدى إلى "خلل في الحكم، 
ونشوء تنظيم عاطفي مُُختل، ومشكلات في 

الذاكرة، وسلوك عدواني". هذه الأأعراض 
العصبية كانت سببًًا رئيسًًا للجرائم العنيفة التي 

ارتكبها. وهذه القصص لا تقدم مبررًًا، ولكنها 
تقدم تفسيرًًا علميًًّا لكيفية تحول الأأداء العصبي 

إلى عامل يسهم في ارتكاب الجريمة.

خريطة الطريق إلى التعافي والأأمل   
على الرغم من خطورة إصابات الدماغ وتأثيرها 

في السلوك، لا يزال الأأمل في التعافي قائمًًا 
بفضل جهود التأهيل العصبي الحديث. 

صابات  ويتطلب علاج هذا النوع من الإإ
المتوسطة والشديدة مقاربة 

علاجية فورية، تبدأ بالرعاية 

رياضيون من النجومية إلى القتل
أدّّت القضايا الجنائية رفيعة المستوى المرتبطة 

بالاعتلال الرضحي المزمن إلى تسليط الضوء على 
الصلة الخطِِرة بين تلف الدماغ والسلوك العنيف. 

وتُعُدُُّ قضية آرون هيرنانديز، نجم اتحاد كرة 
القدم الأأمريكية السابق، مثاالًا مأساويًّاً. فقد 
أُدُين هيرنانديز بالقتل، وكشفت نتائج تشريح 

دماغه لاحقًًا عن إصابته بالمرحلة الثالثة الشديدة 
من الاعتلال الرضحي المزمن، وهي واحدة من 
أشد الحالات المسجلة لشخص في مثل سنه.

ومن أشهر الجرائم التي حدثت نتيجة هذا 
الاعتلال الدماغي، هي حادثة المصارع الكندي 

الشهير "كريس بنوا"، الذي كان يلعب في 
منظمة المصارعة الترفيهية )WWE(، حيث 

علام عام 2007م، بإقدام  فوجئت وسائل الإإ
هذا المصارع فجأة بقتل زوجته وابنه البالغ 
خمس سنوات، وانتحاره. لم يُعُرف عن بنوا 

قبل هذه الحادثة ميله إلى العنف أو السلوك 
غير السوي، إلا أن التشريح الطبي أثبت أن 

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  59

الأعراض السلوكية والإدراكية المميزة

تقلبات مزاجية شديدة، وصداع، وفقدان القدرة 
على التخطيط والتنظيم

زيادة في الاندفاعية والعدوانية، ومشكلات 
في الذاكرة، واكتئاب.

ضعف معرفي شديد )خرف(، وسلوك عدواني 
غير متحكم فيه، وأعراض حركية

التوقيت الزمني التقريبي

قد تبدأ في العقد الثالث من العمر.

من سنوات إلى عقود بعد الإصابات.

عادةًً في وقت متأخر من العمر.

المرحلة
المرحلة المبكرة.

المرحلة المتوسطة )الثانية(.

المرحلة المتقدمة )الثالثة والرابعة(.

111

222

333

رحلة المرض عبر الزمن: من البداية إلى المراحل المتقدمة.



من الاستدلال إلى الفهم

مجهرعلوم

د. فهد المرشدي
أستاذ علم السموم البيئية 

والكيميائية المساعد

بصفتي مختصًًّا في علم السموم، لم أكُُن 
أبدًًا متشكّّكًًا حيال الطريقة التي يجري بها 
العلم. فتعليمي عن المختبرات، وعملي 

فيها كان أنابيب اختبار، وأجهزة فصل طيفي 
وكمي، ونقوم بالتجارب فنحصل على 

النتائج، ونتنافس في إيجاد طريقة أكثر 
دقة لقياس المركّّبات، ونفرح حينما تتطابق 
نتائجنا مع نتائج مختبرٍٍ مرجعٍيٍّ عالمي. كنا 
نحتفل عندما تتطابق الأأرقام، ونشعر أن 
الوجود يسير وفق نظامٍٍ صارمٍٍ لا يتزعزع. 

هذه الصورة البرّّاقة بدأت تتشقّّق في أثناء 
دراسة الدكتوراه، حين انتقلتُُ من عالم 

"القياس" إلى عالم "البحث". هناك اكتشفت 
أن العلم ليس مجرد تجارب نظيفة تحت 

ظروف دقيقة، بل هو فعل إنساني محكوم 
بتوجهات، ومصالح، وعلاقات، وحدود، 

وتحيّّزات واعية وأخرى خفية.

العلم يسير ضمن إطارٍٍ سمّّاه توماس كون 
في كتابه "بنية الثورات العلمية": البارادايم 

)وأُفُضل ترجمة له: التوجّّه العلمي(. ذلك 
التوجه الذي يحدّّد ما نراه سؤاالًا مشروعًًا، 
وما نعده نتيجةًً مقبولة، أو حقيقة علمية، 

إلى أن يحين موعد ثورة علمية جديدة تزيحه 
عن عرشه. تربينا في التعليم التقليدي على 
توجه حتمي للعلم يقول: إذا اجتمع )أ( مع 
)ب( نتج )ج( لا محالة. وهذا التوجه نفسه 

يقول: لكي يكون الباحث موضوعيًًّا، عليه أن 
ينظر إلى موضوع بحثه بصفته شيئًًا مستقالًّا 

عنه. فالحشائش خضراء، وهذا الاخضرار 
صفةٌٌ أصيلة فيها، لا علاقة لها بمن يراها. 

، سنجد أن الحشائش في  لكن، لو تأملنا قليالًا
ذاتها لا لون لها كما نتصور. فالأأخضر الذي 

نراه ليس صفة للحشائش بقدر ما هو نتيجة 
لتفاعل الضوء المنعكس من الحشائش مع 
أعيننا. إذ في العين البشرية ثلاثة أنواع من 

الخلايا المخروطية تتحسّّس للون الأأحمر 
والأأخضر والأأزرق. وعندما نقول إن شيئًًا ما 

"أخضر"، فنحن في الحقيقة نصف تجربتنا 
مع ذلك الشيء، لا حقيقته المطلقة. الكلاب 

، لا تمتلك النوع نفسه من المستقبلات  مثالًا
البشرية، فترى الحشائش بدرجات قريبة من 
البني. هذه الحقائق تبين لنا أن الباحث في 

العلم جزءٌٌ أصيل من بحثه، وأن الاختلاف 
في البحث العلمي، ليس لاختلاف المنهج 

وحسب، بل لاختلاف الباحثين ودوافعهم. 

ليست كل الحقول العلمية متساوية في 
درجة ثبات نتائجها أو وضوح آلياتها. فبينما 
تتميز علوم الفيزياء أو الكيمياء مثالًا بوجود 

قوانين رياضية صارمة، كقوانين نيوتن 
وبروست، وتجارب قابلة للتكرار والتحقق 

بدقة في أي مكان، نجد أن العلوم الحيوية 
والسلوكية كالتغذية والصحة العامة أكثر 

عرضة للتغير والتناقض. ويعود ذلك لأأربعة 
أسباب، اثنان متفق عليهما بين كافة العلماء 

نسان،  والباحثين؛ وهما تعقيد جسم الإإ
والتباين في التصميم البحثي. واثنان مختلف 

عليهما، لما فيه من تشكيك في موضوعية 
البحث وتلميح بوجود الانحياز، هما تأثير 

تمويل أصحاب المصلحة، كالشركات، وتأثير 
الضغط السياسي.

التمييز بين الدليل والضجيج
مؤخرًًا، انتشرت موجةٌٌ من صنّّاع المحتوى 

الذين يتّّخذون من العلم أداةًً تسويقية 
لمحتواهم، بدءًًا من فيتامينات الشعر، 

ووصوالًا إلى مراهم القدم. أو يستخدمون 
ثبات الرأي  نتائج الدراسات العلمية سحًًلاا لإإ

دعمًًا لمواقفهم أو سخرية من مواقف 
الآآخرين، من دون فهم كافٍٍ للسياق العلمي 

أو لطبيعة المنهجية التي صنعت تلك 
النتائج. وبهذا، يتحوّّل الاستدلال السطحي 

بالبحث العلمي إلى أداة للهيمنة أحيانًاً 
وغطاءًً لتضليلٍٍ أنيق أحيانًاً أخرى. والحقيقة 

الجافة، أن أي دراسة علمية هي موجهة 

لأأربابها من زملاء المهنة والاختصاص لا 
للقارئ العادي. فسهولة الوصول إليها لا 
يعني جواز الاستدلال بها. هذه الظاهرة 
من الاستدلال السريع أضعفت الثقافة 

البحثية لدى الصانع والمتلقي، وضخّّمت 
التناقضات، وطعنت في هيبة العلم 

وأبحاثه في المجتمعات.

نحن الباحثين ندرك أن العلم لا يقوم 
على "النتائج المبهرة"، بل على التراكم عبر 

الزمن. فالدراسة الجديدة التي تتناقض 
مع عشرات الدراسات السابقة، الأأصل أن 

نتعامل معها بحذر لا بانبهار، لأأننا ندرك أن 
الدليل العلمي لا يُقُاس بتاريخ صدوره، بل 

بالاتساق مع توجهه.

في أثناء دراستي الأأكاديمية، قال لنا 
ر الذي ندرسه: "نحن في  بروفيسور المقَرَّ

السموم لا نقول: إن المرَكَّب آمن، بل 
نقول: لا توجد دراسات كافية تثبت الضرر". 

وهذا هو المنهج في كل العلوم، فالعلم 
المعاصر نادرًًا ما يتكلم بلغة القطع. لذا 

حين يستخدم أحدهم نبرة يقين مطلق في 
موضوع صحي أو علمي، فاعلم أنه يتحدث 

بمنطق الدعوة لا بمنطق البحث.

ربما بعض صنّّاع المحتوى يمتلكون شهادات 
علمية متخصصة في مجالهم، لكنهم قد 

يفتقرون إلى المهارة في تحليل البيانات أو 
في منهجية البحث أو في التواصل العلمي. 

وعليه، لا ينبغي لنا التعامل مع اللقب 
الأأكاديمي في وسائل التواصل الاجتماعي وكأنه 

ضمان للحقيقة، بل كاحتمال أكبر للفهم.



عندما نفكر في إنقاذ الكوكب من أزماته المتلاحقة تتجه أنظارنا عادةًً إلى التقنيات الكبرى، 
مثل: الطاقات المتجددة، والذكاء الاصطناعي، أو السياسات الدولية. لكن تحت أقدامنا، 
وفي هوائنا، ومياهنا، وداخل أجسامنا، يوجد جيش غير مرئي يضج بالحياة، ويؤدي دورًًا 

لا يقل أهمية، بل قد يكون أكفأ؛ إنه عالم الميكروبات التي تشمل البكتيريا، والعتائق، 
والفيروسات، والفطريات، والأأحياء الدقيقة حقيقية النوى. وبسبب اعتيادنا ربط هذه 

الميكروبات بالأأمراض، ظل دورها مهمّّشًًا لعقود طويلة في علوم المناخ والسياسات 
غفال  البيئية، رغم أنها في الحقيقة هي المهندس الخفي للحياة على الأأرض. لكن هذا الإإ
بدأ يتغير، مؤخرًًا، مع تزايد الأأدلة العلمية التي تؤكد أن إنقاذ الكوكب قد لا يكون ممكنًًا 

من دون الاستعانة بها، وهو ما يتطلب إعادة التفكير ليس بوصفها تهديدًًا، بل حليفًًا 
نقاذ الكوكب. إستراتيجيًًّا لإإ

أمين نجيب

التشارك مع الميكروبات
لإنقاذ الكوكب 

من كائنات مُُعادية إلى حلفاء أساسيين 

علومعلوم

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  61



النظرة تتغيّّر
يشير في هذا الصدد الكتاب الجديد 

)Thinking Small and Large( للكاتب العلمي 
البريطاني المعروف بيتر فوربس، إلى أن هذا 

الانحياز نابع مما يُسُمّّيه "المركزية العاقلة"؛ 
نسان إلى فهم العالم من منظور  أي ميل الإإ

ما يراه ويؤثر فيه مباشرة، متجاهالًا القوى غير 
المرئية التي تحكم النظام الأأرضي.

فقد أثبتت الأأبحاث الحديثة أن الميكروبات 
تمثّّل أكثر من 99% من تنوُُّع الحياة على 
الأأرض، وتؤدي دورًًا محوريًّاً في الدورات 

البيوجيوكيميائية للكربون والنيتروجين 
والفوسفور. وهي المسؤولة عن إنتاج نصف 

الأأكسجين الذي نتنفسه، وتنقية الهواء والمياه، 
وتحلل المواد العضوية، وتنظيم المناخ. 

ويشبِِّه العلماء هذا "الميكروبيوم الكوكبي" 
بالميكروبيوم البشري. إذ كما يؤثر اختلال 

نسان، فإن تدهور  البكتيريا المعوية في صحة الإإ
المجتمعات الميكروبية في التربة والمحيطات 

والغلاف الجوي يخلّّ بتوازن الأأرض برمّّتها.

نسان للميكروبات إلى  يعود استخدام الإإ
نحو 9 آلاف سنة باستخدام الخميرة، التي 
هي نوع من الفطريات، في صناعة الخبز. 

نسانية، كما  ويُعُدُُّ ذلك بدايةًً للحضارة الإإ
جاء في مجلة )nature( في 14 أغسطس 
2024م. لكن ذلك حدث من دون معرفة 

نسان بوجودها حتى عام 1676م،  الإإ
حين تمكّّن العالِِم الهولندي أنطوني فان 

ليفينهوك، من رؤيتها لأأول مرة تحت 
المجهر. غير أن الفهم العلمي لدورها ظل 

محدودًًا حتى القرن التاسع عشر، عندما 
ربط لويس باستور وروبرت كوخ بينها وبين 

الأأمراض المُُعدية. أنقذ هذا الاكتشاف 
ملايين الأأرواح، لكنه أسهم أيضًًا في ترسيخ 

صورة سلبية للميكروبات بوصفها أعداء 
يجب القضاء عليهم.

تَعَزّّز هذا التصوُُّر في الوعي العلمي والاعتقاد 
العام على السواء مع تطور الطب الحديث، 

 )Microbe Hunters( وبلغ ذروته مع كتاب
لعالم البيولوجيا الأأمريكي بول كرويف، الصادر 

عام 1926م، الذي صوّّر تاريخ علم الأأحياء 
الدقيقة على أنها معركة بطولية ضد كائنات 

زت الأأبحاث الميكروبية  قاتلة. ونتيجة لذلك، ترَكَّ
عقودًًا طويلة على مُُسبِِّبات الأأمراض، في حين 
جرى تجاهل حقيقة أن الغالبية الساحقة منها 

غير ممرِِضة، بل ضرورية للحياة.

التقنيات الميكروبية الناشئة
وإمكاناتها الكبيرة

ت المعرفة بأهمية هذه العلاقة التشاركية،  أَدَّ
نتيجة الأأبحاث الكثيفة في السنوات القليلة 

الماضية، إلى ظهور طفرة في التقنيات 
الميكروبية اليوم في كافة أنحاء العالم وفي 

مختلف الحقول.

تنقية الهواء
في الدانمارك، طوّّر باحثون في جامعة آرهوس 

تقنيةًً مبتكرةًً تعتمد على بكتيريا لتحويل ثاني 
أكسيد الكربون المنبعث من مداخن المصانع 

إلى وقود ومواد كيميائية مفيدة. إذ تستغل 
البكتيريا ثاني أكسيد الكربون مصدرًًا للكربون، 

وتحوّّله بوجود الهيدروجين إلى مواد مثل 
حمض الخليك، وغيره من المركبات المفيدة 

لصناعات عديدة، وفقًًا لما نُشُر في مجلة 
)nature communications( بتاريخ 29 

أغسطس 2024م.

كما طوّّر العالمان الأأمريكيان جينيفر دودنا وجيل 
بانفيلد، طريقةًً لمعالجة غاز الميثان الضار الذي 

يصدر عن الماشية، باستخدام تقنيات التحرير 
الجيني. وأعلن العالمان في أبريل 2023م عن 

مبادرة "هندسة الميكروبيوم باستخدام كريسبر 
لتحسين المناخ والصحة"، التي تهدف إلى تعديل 

الميكروبات المنتجة للميثان في أمعاء الماشية 
باستخدام تقنية )CRISPR–Cas(، ما قد يؤدي 

علوم

انظر مراجعة القافلة للكتاب 
في عدد سبتمبر - أكتوبر 

.2025



 بطارية حيوية
وفيما يتعلق بالطاقة البديلة، كشف باحثون 

من الأأكاديمية الصينية للعلوم عن تطويرهم 
لبطارية حيوية مصغّّرة تعمل ببكتيريا حيّّة حققت 

كفاءة عالية مع قدرة على الشحن الذاتي تصل 
إلى عشر دورات. تعتمد البطارية على بكتيريا 

)Shewanella oneidensis(، القادرة على نقل 
لكترونات، والمغلفة بهلاميات حيوية. صحيح  الإإ

أن هذه البطاريات أقل قدرةًً من بطاريات 
الليثيوم التقليدية، إلا أنها خالية من المعادن 

النادرة والمواد السامة، وتتميز بالاستدامة والتوافق 
الحيوي. وقد أظهرت التجارب استقرارًًا طويل 

الأأمد وقدرةًً على تحفيز الأأعصاب، ما يفتح آفاقًًا 
لاستخدامها في الطب الحيوي، والأأجهزة القابلة 
للارتداء، وحلول الطاقة النظيفة المستقبلية، كما 

.)Visionary Science( جاء في موقع

دورها الصحّّي
طوّّر باحثون من جامعة واترلو في كندا طريقةًً 
لتحويل بكتيريا شائعة في الأأمعاء البشرية إلى 
نتاج جسيمات  "مصانع حيوية" عالية الكفاءة لإإ

نانوية طبية. فقد أعاد الفريق هندسةََ هذه 
البكتيريا لزيادة إفراز الحويصلات الغشائية 

البكتيرية )وهي فقاعات مجهرية تنفصل 
عن الغشاء الخارجي وتتواصل مع البكتيريا 

الأأخرى( بمقدار 140 مرة دون استخدام مواد 
كيميائية. وتمتلك هذه الجسيمات إمكانات 

كبيرة في توصيل الأأدوية، وتطوير اللقاحات، 
وعلاج السرطان، واضطرابات مثل التهاب 

الأأمعاء. وأظهرت التجارب قدرتها على تحفيز 
المناعة والوصول المباشر إلى الأأمعاء. وبذلك 
تفتح هذه التقنية آفاقًًا لعلاجات أكثر استدامة 

وفاعلية، وفقًًا لما ورد في نشرة "الجامعة" 
بتاريخ 9 أبريل 2025م.

ومن جانب آخر، وفي محاولة لمواجهة أزمة 
رت شركة فرنسية  مقاومة المضادات الحيوية، طَوَّ
ناشئة نماذج ذكاء اصطناعي يستخدم العاثيات، 

وهي فيروسات تهاجم البكتيريا الممرِِضة بدقة 
عالية، بدل الاعتماد على منهجية التجربة والخطأ 

الشائعة. وتمكّّنت الشركة من بناء بنية تحتية 
متقدمة ونماذج تنبؤية فعّّالة. تركّّز الشركة حاليًًا 

على صحة الحيوان، الذي يستهلك معظم 
المضادات الحيوية، مع طموح للانتقال إلى 

العلاج البشري قريبًًا، وتقديم بديل مستدام 
ودقيق للمضادات التقليدية.

إلى خفض دائم لانبعاثات الثروة الحيوانية. 
وتمتد التطبيقات المحتملة إلى الزراعة، وإزالة 

الملوثات، وحتى استخراج عناصر سامة مثل 
اليورانيوم من المياه الجوفية، وذلك وفقًًا لبحث 
نُشُر في مجلة )Nature( بتاريخ 1 يونيو 2023م.

ن عالم البيوتكنولوجيا الأأمريكي في  وتمَكَّ
معهد ماساتشوستس للتكنولوجيا كريس 

فواكت، من هندسة بكتيريا تربة قادرة 
على تثبيت النيتروجين الطبيعي في الأأرض 
الزراعية بكفاءة عالية، واستبدال جزءٍٍ مهٍمٍّ 

من الأأسمدة الصناعية الملوثة للبيئة. 
ووفق ما ورد في نشرة المعهد في فبراير 

2025م، طُُبّّقت هذه التقنية على مئات آلاف 
الهكتارات، وأسهمت في خفض انبعاثات 

ثاني أكسيد الكربون، مع الحفاظ على إنتاجية 
المحاصيل، مما يفتح الباب أمام زراعة أكثر 

استدامة وأقل تلويثًًا.

البلاستيك: من نفايات إلى موارد
ومن التقنيات الميكروبية البارزة تلك التي تحلُُّ 
مشكلة التلوث البلاستيكي المتفاقمة والخطرة 

جدًًّا. فقد اكتشف علماء في كينيا نوعًًا من 
البكتيريا تعيش في أمعاء يرقات الحشرات 

تُعُرف بـ "دودة الدقيق الصغرى"، قادرة على 
إنتاج إنزيمات تكسر بلاستيك البوليسترين 

)الستايروفوم(، وهو من أكثر أنواع البلاستيك 
صعوبة في إعادة التدوير. وأظهرت دراسة التي 

نُشُرت في مجلة )The Conversation(، أنه عندما 
تغذّّت اليرقات على خليط من البلاستيك، تمكّّنت 

من تحليل نحو 11.7% منه خلال شهر فقط.

كما طوّّر باحثون صينيون نوعًًا "حيًًّا" 
من البلاستيك يتحلّّل ذاتيًًّا بفضل أبواغ 
بكتيرية مدمجة في بنيته؛ والأأبواغ هي 

حالة خاصة تدخلها البكتيريا عندما تتعرض 
لظروف غير ملائمة.

واستخدم علماء يابانيون بكتيريا تستمد الطاقة 
من خلال أكسدتها للهيدروجين، ثم تحوّّل 

ثاني أكسيد الكربون إلى بلاستيك قابل للتحلّّل 
حتى في البحار الباردة، مما يسهم في تعزيز 

الاقتصاد الدائري وخفض الانبعاثات الكربونية 
على نطاق عالمي مستدام. وقد عرض الباحثون 

تقنيتهم في جناح اليابان بمعرض "إكسبو 
2025م" في أوساكا.

مكافحة التلوث البحري
وفي روسيا، طوّّر علماء في معهد موسكو 
للفيزياء والتكنولوجيا مجسّّاتٍٍ حيويةًً حيةًً 

لرصد التلوث البحري في القطب الشمالي، عبر 
 Bacillus(و )E. coli( تحويل بكتيريا شائعة مثل

subtilis( إلى كواشف سامة متوهجة. وعُُدّّلت 
هذه الميكروبات وراثيًًّا لتُُصدر ضوءًًا مرئيًًّا عند 

ملامسة السموم، مما يتيح كشف التلوث بصريًّاً. 
وقد اختُُبِِرت هذه التقنية على رواسب بحرية في 

أعماق تُرُاوح بين 35 و300 متر في بحار )بارنتس، 
وكارا، ولابتيف(، وسمحت بتحديد توزيع السموم 
بدقة. وتمثّّل هذه المجسّّات أداة واعدة لمراقبة 

النظم البيئية، وفهم تراكم الملوثات، والتنبؤ 
بالأأخطار البيئية في المناطق النائية، وفق ما جاء 

في صحيفة "البرافدا" بتاريخ 24 يوليو 2025م.

بداية الفعل العالمي
م، وتعزيزًًا لهذا التوجُُّه  إضافة إلى ما تقَدَّ
العالمي، شهدت واشنطن انعقاد الاجتماع 

ستراتيجي العالمي الأأول حول الميكروبات  الإإ
وتغيُُّر المناخ في مايو 2025م. وأسفر الاجتماع 

عن إطقلا تحالف عالمي يهدف إلى ترسيخ 
عِِلم الميكروبات بوصفه أحد أعمدة العمل 

د المشاركون أربع أولويات: بناء  المناخي. وحَدَّ
ائتلاف عالمي، وإدماج الميكروبات في السياسات 

المناخية، وتطوير أساليب التواصل العلمي، 
وتنفيذ مشروعات تطبيقية تُظُهر الأأثر الحقيقي 

للحلول الميكروبية.

هذه المبادرات والابتكارات هي مؤشرات قوية 
على أننا بدأنا الخطوة الأأولى في مسيرة الأألف 

ميل نحو إنقاذ الكوكب.

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  63

بسبب قدرة الميكروبات 
على تنقية الهواء وتحليل 

البلاستيك ورصد أماكن 
التلوث البحري، صار علم 

الميكروبات من أعمدة 
العمل المناخي.



الكويكبات والأأجسام المتجمدة الواقع خلف 
مدارات تلك الكواكب؛ فانطلقت أعدادٌٌ هائلة 

من الكتل الصخرية نحو الداخل، لتنهال 
على الكواكب الأأقرب إلى الشمس، ومنها 

الأأرض والقمر. ولم تتوقف الاضطرابات عند 
هذا الحد؛ إذ تزعزع حزام الكويكبات نفسه، 

فأصبح مصدرًًا رئيسًًا للمقذوفات التي شاركت 
في تلك المرحلة العنيفة، وهو ما تؤكده 

دلائل جيولوجية حديثة.

لا يقدّّم هذا النموذج تفسيرًًا منطقيًًّا لمرحلة 
القصف الشديد المتأخر فحسب، بل ينسجم 

أيضًًا مع ما نعرفه اليوم عن بنية النظام 
الشمسي الخارجي وتوزُُّع أجرامه. وبذلك يكتمل 

مشهد هجرة كواكب عملاقة أعادت رسم 
خريطة الجاذبية في فضاء شاسع؛ فانطلقت 

الحجارة القديمة من سباتها، لتكتب على أسطح 
الكواكب والقمر فصوالًا جديدة من تاريخٍٍ لم 

يكن ممكنًًا أن نقرأه لولا تلك الآآثار الصامتة 
التي احتفظ بها القمر ثابتةًً على سطحه. فكل 

فوهةٍٍ فيه، هي صفحةٌٌ من كتاب الماضي. ولو 
اختفى القمر، لكان ذلك يعني فقدان السجل 

الذي يخبرنا كيف تشكّّلت الأأرض، وكيف وُُجدت 
المعادن الأأساس، وسيفقد العلماء القدرة 

على قراءة تلك المرحلة الحسّّاسة من تاريخ 
المجموعة الشمسية.

سيفقد محور الأأرض توازنه
وتنهار فصول السنة!

يميل محور الأأرض عن الوضع العمودي 
بنحو 23.5 درجة، وهو ميل طفيف إذا ما 

قُُورن باتساع المدار الذي تشقّّه الأأرض حول 
الشمس. لكن هذا الميل هو ما يصنع الفصول 

الأأربعة، ويمنح الكوكب تنوُُّع مناخه وتقلّّباته 
الهادئة. فعندما يتجه نصف الكرة الأأرضية نحو 
الشمس، تصل إليه أشعتها بزاويةٍٍ مباشرةٍٍ أكثر؛ 
فيطول النهار، وتزداد حرارة الجو، وتبدأ ملامح 

الصيف بالظهور. وفي الوقت نفسه، يكون 
، فيستقبل  النصف الآآخر مائالًا إلى الخلف قليالًا
الضوء بزاويةٍٍ أقل، ويقصر نهاره ويبرد مناخه، 
ليعيش الشتاء. ومع استمرار الأأرض في رحلتها 
السنوية، يتبدل هذا الميل النسبي بين نصفي 

الكوكب، فتنتقل المناطق من حرارة الصيف إلى 
اعتدال الخريف، ثم إلى ازدهار الربيع، في 

دورة متناسقة تمثّّل إيقاعًًا كونيًًّا يتكرّّر بلا خللٍٍ.

ولولا هذا الميل البسيط، لبقيت الأأرض بمناخ 
واحد تقريبًًا، لا يعرف صيفًًا ولا شتاءًً، ولا 

تنوعًًا في الضوء والحرارة. وهكذا، يتبيّّن أن سر 
الفصول، بكل ما تحمله من حياة وألوان وتغيّّر، 

يعود إلى هذا الانحناء الخفيف الذي منح 
الأأرض روعة التباين عبر الزمن. 

العلم خيالعلوم

حين يرحل القمر
كان القمر لآآلاف السنين رفيق الليل، ومرآة الضوء، ومسرح الخيال، وكان موضوعًًا يتغنّّى به الشعراء العرب في 

قصائدهم. لكن ماذا لو غاب كله؟ وجود القمر ليس جماليًًّا فقط، بل كان له دورٌٌ في فهمنا لتكوين مجموعتنا 
الشمسية، فهو تقويم كوني نظَّمَ حياة البشرية منذ القدم. فماذا لو اختفى فجأة من السماء؟! كيف ستتغير 

الأأرض؟ وكيف سنتغير نحن، بل والحياة التي نعرفها؟

علي البحراني

القمر ليس مجرد جُُرمٍٍ يدور حولنا، بل قطعة 
محفوظة من فوضى النظام الشمسي المبكر. 
وتشير دراسات، ومنها ورقة بحثية نُشُرت في 

مجلة "نيتشر" )nature( عام 2005م عن 
السجلات الصخرية على سطح القمر، إلى أن 

المجموعة الشمسية قد مرّتّ بمرحلة استثنائية 
من العنف الكوني قبل ما يُرُاوح بين 3.8 و4.1 

مليارات سنة، أي بعد نحو 700 مليون عام 
من تشكّّل كواكبها؛ إذ تضاعفت خلالها فجأة 

معدّّلات الاصطدام، وعُُرفت هذه الفترة باسم 
"القصف الشديد المتأخر". وهذه الفترة، على 

أهميّّتها، بقيت لغزًًا يؤرّّق العلماء؛ فالنماذج 
التقليدية لتكوّّن الكواكب لا تقدّّم تفسيرًًا 

طبيعيًًّا لموجة اصطدامات بهذه القوة تتأخر 
كل هذا الزمن.

في تفسير هذا القصف الكوني
 ظهرت نماذج متعددة تحاول تفسير 

هذه الظاهرة، إلا أنها غالبًًا ما تفتقر إلى 
إطارٍٍ شامل يربطها بالتطور العام للنظام 

الشمسي. أما التصوّّر الحديث، فيقدّّم 
سردية أكثر ترابطًًا. فبحسب هذا النموذج، 

لم يكن القصف المتأخر إلا نتيجة هجرةٍٍ 
سريعة ومضطربة للكواكب العملاقة بعدما 
خيّّم الهدوء طويالًا على النظام الشمسي. 
ومع هذا التحرك المفاجئ، اضطرب قرص 



تغطية الماء له بحثًًا عن الغذاء، ثم يُغُلقها 
بإحكام عندما ينحسر البحر. وتستوطن 

سفنج  هذه المنطقة أيضًًا نجوم البحر والإإ
والرخويات الصغيرة، إضافةًً إلى أنواع من 

الطحالب التي لا تنمو إلا في ضوء الشمس 
المباشر بعد انحسار الماء.

هذه الحركة اليومية تضمن ضخّّ الأأكسجين 
وتجديد العناصر الغذائية وتطهير الموائل 
من الرواسب، فتعمل مثل محرّّك طبيعي 

يعيد تنشيط الحياة مع كل دورة. وإذا 
اختفى القمر وضعفت قوة المد إلى نحو 

نصفها، تفقد هذه الكائنات بيئتها التي 
صُُمّّمت لتعيش على إيقاع التغيّّر؛ فتتعطل 

دورة الأأكسجين، وتتراجع مصادر الغذاء، 
وتنهار طبقات الحياة التي تعتمد على هذه 

المنطقة، فيختلّّ توازن البحر من أساسه.

ا حياة كائنات كثيرة ستتعطل كلًيًّ
تشير بعض الأأبحاث إلى عمق العلاقة بين 

الضوء القمري وسلوك كثير من الكائنات 
البحرية. فالقمر ليس زينةًً لليل فحسب، بل 
إشارة زمنية دقيقة تستخدمها هذه الكائنات 

في أكثر لحظاتها حساسية. ففي عام 2021م، 
عة حول نوع محدد  قدّّم باحثون دراسة موَسَّ
من المرجان، أوضحت أن الفترة القصيرة بين 

غروب الشمس وطلوع نور القمر المكتمل 
تكون محفّّزًًا تُطُلِِق عنده المستعمرات المرجانية 

بيوضها وحيواناتها المنوية في حدثٍٍ جماعي 
 ،)spawning( متزامن، في ظاهرة تُعُرف باسم

وكأنها تستجيب لنبض واحد يتكرّّر كل عام. 
وفي دراسة أُجُريت في عام 2019م على 

مرجان خليج العقبة، لوحظ أنه يغيّّر نشاطه 
الجيني والفسيولوجي استجابةًً لتفاوت ضوء 

الليل، فحتى التلوث الضوئي الصناعي له تأثير 
في سلوك الشُُعاب المرجانية، وهو ما يعني 

أن دورة الضوء القمري تؤثر مباشرةًً في دورته 
التكاثرية والبنائية.

كما تشير دراسة أُجُريت عام 2015م حول 
"تأثير إضاءة القمر في تعشيش السلاحف 

البحرية" إلى أن بعض أنواع السلاحف 
البحرية تُظُهر تباينًًا في نشاط التعشيش تبعًًا 

لمقدار إضاءة القمر، وهو ما يدل على أن 
لضوء القمر دورًًا في توقيت سلوك التكاثر 

لدى هذه السلاحف.

فالأأمر إذًًا لا يتعلق بضوءٍٍ جميل في السماء، 
بل بنظامٍٍ كامل مبني عليه تطور الحياة. 

فضوء القمر هو إيقاع حياة كاملة، واختفاؤه 
شارة البيولوجية التي بُنُيت  يعني اختفاء الإإ

عليها هذه السلوكيات، ما يسبب انهيارًًا في 
منظومات بيئية دقيقة اعتمدت على الضوء 

القمري منذ ملايين السنين.

فقدان نظام تقويم زمني
مهم للبشر

نساني، فقد  أما على المستوى الحضاري والإإ
اعتمدت الحضارات القديمة على منازل القمر 

نسان التقويم  لضبط الشهور. ووضع الإإ
سلامية  القمري الذي رافق الثقافة العربية والإإ

قرونًاً. واختفاء القمر سيترك فراغًًا ثقافيًًّا 
ورمزيًّاً وعمليًًّا في حياة البشر، فهو جزء من 

نسان ومعتقداته وتقويمه. ذاكرة الإإ

التقنية الحديثة قد لا تكون كما 
نعرفها اليوم

كان سباق غزو القمر نقطة تحوُُّل في تاريخ 
التكنولوجيا. فمن خلاله تطورت الأأقمار 

الاصطناعية وأنظمة الاتصالات. وأنتجت علوم 
الفضاء مواد جديدة مثل العدسات المقاومة 

للخدش، وأجهزة القياس الحراري للأأطفال 
من دون زئبق، وتقنيات تنقية المياه، وأجهزة 

الاستشعار. لو لم يكن القمر موجودًًا ويدفعنا 
نسان  الفضول للوصول إليه، لربما لم يركب الإإ

هذا السباق الذي غيّّر وجه التكنولوجيا.

إن التفكير باختفاء القمر يفتح الباب لسؤال 
أكبر: كم نعتمد في وجودنا على أشياء لم 

نفكر فيها من قبل؟

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  65

أما دور القمر في كل ذلك، فإنه يثبِِّت هذا الميل 
عبر تأثيره الجاذب المستمر. ولو اختفى لسََحبََت 

جاذبية الكواكب الأأخرى محور الأأرض ببطء، 
كما يحدث للمريخ الذي لا يمتلك قمرًًا كبيرًًا 

يستقر به. ما النتيجة؟ اضطراباتٌٌ مناخية قاسية، 
وربما تتحرّكّ الأأغطية القطبية نحو الاستواء، 

في سيناريو كارثٍيٍّ يعيد رسم خريطة الحياة على 
وجه الأأرض.

المحيطات تعيد توزيع نفسها
من دون تأثير جاذبية القمر ستتجمع كمية 
كبيرة من مياه الأأرض باتجاه القطبين؛ لأأن 
بقاء  دوران الأأرض وحدََه لن يكون كافيًًا لإإ

التوزيع الحالي لمياه المحيطات. وفي 
غياب جاذبية القمر ستبحث المحيطات عن 

توازن جديد، وستندفع كتلتها شيئًًا فشيئًًا 
من البحار المغلقة والمرتفعة إلى مناطق 

المحيطات المفتوحة والعميقة. هذا التحوُُّل 
سيعيد رسم السواحل، فتغمر المياه مدنًاً 

وتنسحب عن أخرى، في مشهدٍٍ يعكس 
هشاشة العلاقة بين اليابسة والبحر.

في فرضية كهذه ستتعرّضّ مدينة ميامي 
الأأمريكية بأسرها للغرق! فهي قائمة على سهل 

منخفض، وتربتها الكلسية المسامية تسمح 
بتسرّبّ مياه البحر إلى الداخل. ومع ارتفاع 
المستوى المحلي لمياه المحيط، ستنغمر 

أحياؤها تدريجيًًّا، ويتقلّّص ساحلها المعروف. 
سكندرية  في المقابل، قد تشهد مدينة مثل الإإ

تراجعًًا ملحوظًًا للبحر المتوسّّط، بوصفه حوضًًا 
شبه مغلق يفقد مياهه بسرعة أكبر عند تغيّّر 
التوازن العالمي. وستنسحب المياه، وتظهر 

أراضٍٍ جديدة كانت جزءًًا من البحر لزمن طويل. 
وبهذا، لا يغيّّر اختفاء القمر السماء فقط، بل 

يعيد تشكيل حدود الأأرض نفسها.

انهيار المد والجزر بنسبة %40
يشكّّل المد والجزر إيقاعًًا دقيقًًا تتحرّّك به 

البحار، وهو إيقاع يتجاوز حركة الماء إلى بناء 
منظومة حياة كاملة. ففي المنطقة الواقعة 

بين أعلى مدى للمد وأدنى مدى للجزر، تنشأ 
بيئة فريدة تُخُتََبر فيها قدرة الكائنات على 

التكيّّف مع تغيّّر سريع في الحرارة والملوحة 
ومستوى الماء. هنا تعيش السرطانات التي 
تدفن نفسها في الرمال لحماية أجسامها من 

الجفاف، والمحار الذي يفتح صدفته عند 

للقمر فضل على مسار 
الحياة والعلوم من فهم 
تكوّّن النظام الشمسي 

إلى التكنولوجيا الحديثة، 
مرورًًا بالنظم الحياتية 

البرمائية والجغرافية 
السكانية في العالم.



علوم

رسومات: عمر صبير.



نسان منذ زمن بعيد إلى تحقيق حُُلم الشباب الأأبدي، والعثور على "حجر الفلاسفة"  سعى الإإ
من أجل صناعة إكسير الحياة الذي "يمنح الخلود" ويشفي الأأمراض. حلمٌٌ يبدو وكأنه مشهد 
درامي من نسج الخيال. غير أن هذا الخيال قد يكون أقرب إلى الواقع مما نظن. فثمّّة تفاؤل 

بطاء مسار تقدُُّمنا في السن أو عكسه. علمي بأننا قد نتمكن من استخدام العقاقير لإإ

الدكتور أحمد حسن

الشيخوخة 
من حتمية بيولوجية إلى هدف علاجي

في وقت يرتفع فيه متوسط العمر المتوقع 
للبشر حول العالم، يتزايد الاهتمام بمسعًًى 

آخر أكثر جاذبية؛ ليس أن نعيش أطول 
فحسب، بل أن نعيش أفضل. إذ لا قيمة 

حقيقية لطول العمر إن قضينا تلك السنوات في 
إدارة حالة الوهن والأأمراض المزمنة. ومن هنا، 

يتجه تركيز العلماء نحو ما يُعُرف بزيادة سنوات 
"العمر الصحي"، التي يبقى فيها الشخص سليمًًا 

صحيحًًا، بحيث يظل قادرًًا على تلبية متطلبات 
حياته من دون الاعتماد على الآآخرين.

الخلايا الهرمة والخلايا الشابة
يُنُظر إلى الشيخوخة عادةًً بوصفها جزءًًا أصيالًا 

لا مفَرَّ منه في دورة الحياة. غير أن الأأبحاث 
الحديثة بدأت تزعزع تلك الحتمية التي 

نتصورها، كاشفةًً عن أن استهداف الاختلافات 
بين الخلايا الهرمة والخلايا الشابة يُمُكن أن 

يساعد على تصميم إستراتيجيات علاجية 
بطاء مظاهر الشيخوخة أو  وتطوير أدوية لإإ

إيقافها، وربما عكسها مع الأأمراض المرتبطة بها.

ومع أن تبني نمط حياة صحي يظل حجر 
الأأساس لتحقيق شيخوخة صحية، فإنّّ الأأدوية 

قد تؤدي أيضًًا أدوارًًا مهمة في تحسين القدرات 
الكامنة بالجسم، والوقاية من الأأمراض أو 

تحسين إدارتها. وقد يؤدي ذلك إلى إبطاء تطور 
الشيخوخة، وتقليل المضاعفات، وتخفيف عبء 

عاقة، وخفض معدل الوفيات، وفق نتائج  الإإ
دراسة منشورة في مجلة )Drugs & Aging(، في 

يوليو 2025م.

جهود بحثية متسارعة
في "مركز سيدارز - سيناي الطبي"، يواصل 

أحد الرواد في مجال علم الشيخوخة، وهو 
الدكتور جيمس كيركلاند، عمله على تطوير 
علاجات مبتكرة تستهدف آليات التقدّّم في 

السن على المستوى الخلوي، وتحسين الجيل 
الأأول من الأأدوية المضادة للشيخوخة، التي 
تحتوي على مواد طبيعية، مثل: "فيسيتين"، 
و"داساتينيب"، و"كيرسيتين". إذ تعمل هذه 

الأأدوية على القضاء المباشر على الخلايا 
الهرمة التي تتراكم في الجلد والعظام والقلب 

وأنسجة الدماغ. 

وقد وجد كيركلاند، أن ما بين 30% - 70% من 
الخلايا الهرمة لا تكتفي بفقدان وظيفتها، بل 
تُلُحق الضرر بالأأنسجة المحيطة بها وتُسُبب 

الالتهاب والتليف. وقد أظهرت الأأدوية المضادة 
للشيخوخة نتائج واعدة في تقليل عبء الخلايا 
الهرمة، وتحسين الأأعراض، وإبطاء ظهور طيف 
واسع من الأأمراض المرتبطة بالتقدُُّم في السن 

أو الحد من تطورها. 

وتتزايد الأأدلة العلمية الداعمة لاستخدام 
الأأدوية المُُزيلة للخلايا الهرمة بوتيرة متسارعة، 

مع انتقال نتائجها من المختبر إلى ميادين 
العلاجات السريرية على البشر. يُشُرف 

كيركلاند، بصفته الباحث الرئيس في "شبكة 
علم الشيخوخة الانتقالي" )وهي مبادرة 

بحثية تركّّز على ربط الاكتشافات المخبرية 
للشيخوخة بالصحة البشرية(، على هذا 

التحالف الدولي الذي يُدُير عشرات التجارب 
السريرية الجارية حاليًًّا.

ففي ديسمبر 2024م، أظهرت دراسة تجريبية 
أن نظامًًا علاجيًًّا استمر ستة أسابيع جمع بين 

مركبََي "داساتينيب" و"كيرسيتين"، أدّّى إلى تعزيز 
دراكية لكبار السن الذين  ملحوظ للوظائف الإإ

يعانون ضعفًًا إدراكيًًّا طفيفًًا وبطئًًا في المشي. 
 

أسرار طول العمر داخل الخلية
ضمن الجهود البحثية لفهم آليات إطالة 

العمر الصحي، كشفت دراسة أجراها فريق 
من الباحثين اليابانيين، ونُشُرت في مجلة 

)Aging Cell(، عن بروتينٍٍ في الميتوكوندريا 
)وهي عُُضََيات صغيرة داخل الخلايا تُعُدّّ مركز 

إنتاج الطاقة(، قد يحمل أسرار طول العمر. 
إذ استطاع هذا البروتين إطالة العمر الصحي 
لفئران التجارب عن طريق تعزيز كفاءة إنتاج 
ز عمل هذا الفريق على  الطاقة الخلوية. وترَكَّ
بروتين يُدُعى )COX7RP(، وهو بروتين يسهم 

نزيمات الرئيسة  في تكوين مجموعة من الإإ
المولدة للطاقة بالخلية. 

ولفهم أثر هذا البروتين في الشيخوخة، طوّّر 
الباحثون فئرانًاً معدّّلةًً وراثيًًّا تحتوي على 

مستويات أعلى منه. فأظهرت هذه الفئران 
زيادةًً ملحوظةًً في متوسط العمر، بلغت 

6.6% مقارنةًً بمتوسط عمر الفئران الطبيعية، 
إلى جانب تحسّّن ملحوظ في مؤشرات 

العمر الصحي. وشملت هذه التحسّّنات 

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  67



تنظيمًًا أفضل لمستويات الجلوكوز، وزيادة 
حساسية الأأنسولين، وتحسّّن مستويات 

الدهون بالدم، مع انخفاض نسبة الدهون 
الثلاثية والكوليسترول الكلي، فضالًا عن زيادة 

القدرة على التحمّّل العضلي وانخفاض تراكم 
الدهون في الكبد.

وكشفت النتائج أيضًًا عن انخفاض التعبير 
الجيني للجينات المرتبطة بالاستجابات الالتهابية 

المرتبطة بالعمر، ولا سيما الجينات المرتبطة 
بالشيخوخة، وهي سمة مميزة للخلايا الهرمة. 
وتُشُير هذه النتائج في مجملها إلى أن زيادة 

كفاءة الطاقة في الميتوكوندريا، قد تؤخر 
وتخفف من المشكلات المرتبطة بالشيخوخة. 

ويخلص الباحثون إلى أن هذه الآآلية قد تفتح 
آفاقًًا جديدة لتطوير مكملات غذائية أو أدوية 

تستهدف تحسين وظيفة الميتوكوندريا، بما 
يمهّّد الطريق لتدخلات جديدة تهدف إلى 

علاج الأأمراض الأأيضية المرتبطة بالتقدُُّم في 
السن، مثل: السكري، والسُُمنة، واضطراب 

شحوم الدم.

طالة العمر المعيار الذهبي لإإ
وعلى جانب آخر، يرى فريق من العلماء 
أن الأأدوية القادرة على مُُحاكاة التأثيرات 
البيولوجية للحميات الغذائية قد تكون 

هي الحل، ولعل أبرز هذه الأأدوية وأكثرها 
شيوعًًا في هذا المجال هما: "الراباميسين" 
و"الميتفورمين". وفي دراسة أجرتها زاهدة 

سلطانوفا وفريقها في كلية العلوم 
البيولوجية بجامعة إيست أنجليا في إنجلترا، 
تبَيَّن أن "الراباميسين" يمتلك قدرة على إطالة 

العمر تُضُاهي في فعاليتها تقريبًًا برامج 
تقليل الطعام.

ولطالما عَُُدَّ تقليل كمية الطعام، المعيار 
طالة العمر في الدراسات  الذهبي لإإ

الحيوانية، غير أن الالتزام طويل الأأمد بمثل 
هذه الحميات يظل صعبًًا على كثيرين، 

فراط في تطبيقها قد ينعكس  فضالًا عن أن الإإ
سلبًًا على الصحة. ومن هذا المنطلق، 
سعى فريق سلطانوفا إلى معرفة مدى 

قدرة الأأدوية التي تُحُاكي تأثيرات الحميات 
الغذائية في تحقيق الفوائد نفسها، مع 

تجنّّب الآآثار الجانبية غير المرغوب فيها. 
ويعمل كل من "الراباميسين" و"الميتفورمين" 
على التأثير في مسارات خلوية مسؤولة عن 
استشعار العناصر الغذائية والطاقة، وهي 

ل عند تقليل  المسارات نفسها التي تُفَُعَّ
الطعام، وهو ما يفتح المجال أمام تدخلات 
دوائية قد تُعُيد إنتاج فوائد الحميات من دون 

التقيد الصارم بها.

قد لا تؤدي هذه الأبحاث 
إلى زيادة متوسط عمر 

الإنسان، ولكن الأمل كبير 
في أن تساعد في تمكين 

البشر من التمتع بصحة 
جيدة لفترة أطول في 
مراحل العمر المتقدمة.

علوم



وتُعُلّّق عالمة الوراثة ليندا بارتريدج، المشاركة 
في تأليف الدراسة، قائلةًً: "مع أننا لا نتوقع 

نسان كما  زيادة مماثلة في متوسط عمر الإإ
وجدنا في الفئران، فإننا نأمل أن تساعد هذه 

الأأدوية في تمكين البشر من التمتع بصحة 
جيدة خالية من الأأمراض لفترة أطول في 

مراحل العمر المتقدمة".

في ضوء ما تكشفه المراجعات البحثية الحديثة، 
وعلى الرغم من أنها ما زالت في مراحلها الأأولى، 

يمكن القول إن العِِلم يقف على أعتاب تحوّّلٍٍ 
لافت. فالسعي إلى إبطاء مسار التقدُُّم في 

السن، أو حتى إعادة توجيهه، لم يعُُد مجرد 
طموح نظري، بل أصبح مجاالًا بحثيًًّا نشطًًا 

تتقاطع فيه البيولوجيا الجزيئية مع الحوسبة 
المتقدمة والذكاء الاصطناعي. ويتيح هذا التقاطع 

للباحثين أدوات غير مسبوقة لفهم الآآليات 
العميقة للشيخوخة واستهدافها بدقة. ومن 

المرجّّح أن تسهم هذه البيئة البحثية المتكاملة 
في إعادة صياغة نظرتنا إلى الشيخوخة، لا 

بوصفها مسارًًا حتميًًّا للتراجع، بل عملية بيولوجية 
معقّّدة قد يصبح التدخل فيها ممكنًًا، مما يفتح 

آفاقًًا جديدة لمفهوم" الشيخوخة الصحية".

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  69

ستراتيجيات: مقارنة الإإ
؟ أيها يطيل العمر فعالًا

جمع باحثون من جامعة إيست أنجليا نتائج 
167 دراسة أُجُريت على ثمانية أنواع من 

الفقاريات، بدءًًا من الأأسماك وصوالًا إلى القرود، 
نت بيانات تفصيلية عن معدلات البقاء  وتضَمَّ
على قيد الحياة. ثم قارنوا ثلاث إستراتيجيات 

طالة العمر: تقليل كمية الطعام، وتناول  لإإ
عقار "الراباميسين"، وعقار "الميتفورمين". 

ووجد هؤلاء أن تقليل كمية الطعام لا يزال 
طالة العمر لدى جميع  الطريقة الأأكثر فعالية لإإ
الحيوانات. وفي حين كان "الراباميسين" منافسًًا 

قويًّاً، لم يُظُهر "الميتفورمين" أي فائدة واضحة.

كما أظهرت دراسة أخرى أجريت على فئران 
التجارب أن استخدام مزيج من الأأدوية 

المضادة للشيخوخة يُطُيل أعمارها بنحو 
30%، وذلك مع الحفاظ على صحتها لفترة 

أطول، وانخفاض الالتهاب المزمن وتأخر 
ظهور السرطان. والدواءان هما: "راباميسين" 
و"تراميتينيب"، وكلاهما يُسُتخدم لعلاج أنواع 
مختلفة من السرطان، ومُُعتمدان للاستخدام 

البشري في الولايات المتحدة الأأمريكية 

والاتحاد الأأوروبي، وهناك مؤشرات على 
فوائدهما في مكافحة الشيخوخة في دراسات 

سابقة أُجُريت على الحيوانات.

وفي هذا الخصوص، بحث فريق بقيادة علماء 
من معهد ماكس بلانك لبيولوجيا الشيخوخة في 
ألمانيا، كيف يُمُكن لكلا الدواءين، سواء استُُخدما 

بشكل منفرد أو معًًا، إطالة عمر الفئران. فعند 
الاكتفاء بأحدهما، وجدوا أن "الراباميسين" 
وحدََه يُطُيل عمر الفئران بنسبة تُرُاوح بين 

17% - 18%، في حين كان أداء "التراميتينيب" 
جيدًًا أيضًًا، حيث زاد من متوسط العمر بنسبة 

تُرُاوح بين 7% - 16%. لكن عند دمج الدواءين، 
شهدت الفئران المعالََجة زيادة ملحوظة في 

متوسط العمر راوحت بين %26 - %35.

 Nature( وأفادت الدراسة المنشورة في مجلة
Aging(، أن الزيادة في العمر الناتجة عن 
الدواء المركب لم تكُُن مصحوبة بتدهور 

صحي، بل ارتبطت بتأخر نمو أورام الكبد 
والطحال لدى الفئران، وتقليل الالتهاب 

المرتبط بالتقدُُّم في السن في الدماغ، والكُُلى، 
والطحال، والعضلات. 



نجوم ميشلان
حكاية دليل المطاعم الراقية من فرنسا إلى العالم

اكتمل نظام نجوم ميشلان في فرنسا عام 1931م، حين وُُلد نظام التقييم بوصفه أداة تسويقية، قبل 
أن يتحوّّل إلى مرجعية عالمية للذوق الرفيع. وعلى مدى قرن تقريبًًا، عبرت هذه النجوم القارات، حاملةًً 
معها معايير صارمة وذاكرة فرنسية عميقة لفن الطهي. واليوم، تحط رحالها في المملكة )الرياض وجدة 
والعلا(، مع إطلاق الدليل العام الماضي، معلنةًً مرحلة جديدة من الاعتراف بالمشهد الغذائي المحلي 

ووضعه ضمن الخريطة العالمية للمطابخ.  

شيرين أبو النجا

آفاقآفاق



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  71

ظهر دليل ميشنلا سنة 1900م في فرنسا، 
على أيدي الأأخوين أندريه وإدوار ميشنلا، 
طارات؛  مؤسسي شركة ميشنلا لتصنيع الإإ
إذ كان عدد السيارات في فرنسا، آنذاك، 

محدودًًا للغاية، ولم يكن هناك بنية تحتية 
واضحة للسفر بالسيارة. لم تكن فكرة الدليل 
سياحية بحتة، لكنها كانت تعبيرًًا واضحًًا عن 
فكر صناعي ربحي متقدِِّم. فقد قرر الأأخوان 

ميشنلا إصدار كتيّّب مجاني يضم خرائط 
طرق، وأماكن إصحلا السيارات، ومحطات 

وقود، وفنادق ومطاعم، بهدف تشجيع 
الناس على السفر لمسافات أطول، ومن ثََمَّ 
طارات بشكل أكبر. فكان الدليل  استهكلا الإإ

أداة تسويق غير مباشرة، لكنه عبقري في 
طارات، كان  عنلا عن الإإ بساطته: بدالًا من الإإ

من الأأفضل خلق سببًًا لاستخدامها. 

بمرور الوقت، ومع زيادة شعبية السيارات 
بعد الحرب العالمية الأأولى، تحوّّل الدليل 

في عام 1920م، من كتيب مجاني إلى منتج 
يُبُاع، وهو ما يعكس انتقاله من أداة ترويجية 

إلى سُُلطة ثقافية واقتصادية. ولم تكن 
البداية من فرنسا مصادفة؛ فقد كانت في 
ا،  مطلع القرن العشرين مركزًًا صناعيًًا مهّمًّ

وفي الوقت نفسه صاحبة تقاليد راسخة 
في فن الطهي والسفر والطرق البرية. ومن 
هنا، يحمل انطقلا الدليل من هناك دلالة 
مزدوجة: فهو من جهةٍٍ ابنُُ الثورة الصناعية 
الفرنسية، ومن جهةٍٍ ثانيةٍٍ هو امتداد لفكرة 

"الذوق" بوصفه قيمة قومية، وهو ما يجعل 
فرنسا نقطة انطقلا جغرافية، ومرجعية 
رمزية؛ بلدًًا يربط بين الصناعة والثقافة، 
وبين الربح والانضباط الجمالي. أما أول 

نجمة ميشنلا لتقييم المطاعم، فقد ظهرت 
عام 1926م، ثم اكتمل نظام النجوم 

الثلاثة عام 1931م. وتكشف تجربة دليل 
ميشنلا كيف تعمل الرأسمالية الصناعية 

الذكية من خلال بناء نمط حياة كامل حول 
المنتج، وتحويل الاحتياج الصناعي إلى 

تجربة ثقافية مستدامة. 

تحوّّل "الشيف" إلى رمز ثقافي
تاريخيًًا، يعدُُّ مطعم "لا بيراميد" في مدينة 
فيين في جنوب فرنسا، تحت قيادة الشيف 

الشهير فرناند بوينت، الأأقدم والأأكثر 
رمزية في أوروبا في سياق نجوم ميشنلا. 

الأأخوان أندريه ميشلان وإدوار ميشلان.

فرنان بوينت )1897م – 1955م(، الحلقة المؤسسة في تاريخ مطبخ ميشلان الحديث.

يمثّّل فرنان بوينت )1897م – 1955م( 
الحلقة المؤسسة في تاريخ مطبخ ميشنلا 

الحديث؛ فمن مطبخه خرج جيل كامل أعاد 
تعريف الطهي الراقي بعد الحرب العالمية 

د تلاميذه، مثل بول بوكوز  الثانية. جَسَّ

فقد كان من أوائل المطاعم التي حصلت 
على أعلى تصنيف )ثلاثة نجوم( بعد اكتمال 

نظام النجوم الثلاثة عام 1931م. ويُشُار 
د معنى "المطبخ  إليه بوصفه أول مطعم جَسَّ

الراقي" وفقًًا لرؤية ميشنلا. 



)1926م – 2018م(، انتقال المطبخ من 
الحرفية الصامتة إلى النجومية العامة؛ إذ 

صار الشيف شخصية عامة ورمزًًا ثقافيًًا. 
أما جان ترواغرو )1926م – 2020م( وبيير 

ترواغرو )1929م – 2020م(، فقد نقلا هذا 
رث إلى مرحلة أكثر تجريدًًا وحداثة، قائمةًً  الإإ

على الخفة والابتكار التقني. بينما مثّّل ألان 
شابيل )1937م – 1990م( الذروة الفلسفية 
لهذا الخط؛ إذ دافع عن مطبخ يحترم المنتج 

والطبيعة قبل الاستعراض. هكذا يتشكل 
خط نسََبي ذكوري واضح، تُنُقل فيه السلطة 
الرمزية من الأأستاذ إلى التلميذ، ويُعُاد إنتاج 

القيم نفسها داخل دائرة مغلقة.  

"بيب جورمان" والنجمة الخضراء
 في عام 1997م، أطلق الدليل تصنيفًًا 

جديدًًا بعنوان "بيب جورماند". يشير اسم 
"بيب" إلى ميشنلا مان، ذاك الرجل الصغير 

المطاطي الذي يظهر في شعار ميشنلا، 
بحيث يُمُنح لمطاعم تُقُدِِّم طعامًًا ذا جودة 

عالية بأسعار معقولة. ويعكس هذا التصنيف 
فلسفة ميشنلا الجوهرية في دعم التجربة 

الغذائية الممتازة من دون حصرها فقط 
في المطاعم الفاخرة. وتتضمن معايير هذا 
التقييم جودة المكونات والطهي، والتوازن 
والنكهات المتميزة، ولكن بأسعار متوسطة 

نسبيًًا مقارنة بالمطاعم ذات النجوم، 
وأخيرًًا استمرارية الأأداء؛ أي القدرة على 

تقديم الجودة نفسها في كل زيارة. كما أنه 
يمنح تنوعًًا في التوصيات، ففي حين تمثّّل 

النجوم الترف والابتكار، يمثّّل "بيب جورمان" 
المصداقية والجودة اليومية. باختصارٍٍ، فإن 
"بيب جورماند" هو وسيلة ميشنلا لتكريم 

المطاعم الممتازة التي لا تصل إلى مستوى 
النجوم الثلاثة، ولكنه يعكس معايير الجودة 

نفسها مع تركيز على القيمة مقابل المال. 

من جهة أخرى، دخلت فكرة الحفاظ على 
البيئة والاستدامة ضمن فلسفة دليل ميشنلا 
تدريجيًًا، لتظهر رسميًًا في 2020م. تاريخيًًا، 

ركّّز تقييم ميشنلا على جودة الطعام، 
والطهي، والخدمة، والابتكار، من دون النظر 

إلى الأأثر البيئي أو الاستدامة. فحتى مطلع 
القرن الحادي والعشرين، لم يكن هناك 

أي إشارة رسمية إلى ممارسات المطاعم في 
استخدام المكونات المحلية، أو تقليل الهدر، 

آفاق

أو أساليب الطهي الصديقة للبيئة. ولكن، منذ 
عام 2010م، كان الدليل قد بدأ يشجع ضمنيًًا 
على استخدام منتجات محلية وطبيعية، ويُبُرز 

مطاعم تتبع أساليب صديقة للبيئة. وفي 
)2019م – 2020م(، أطلق الدليل برنامج 

"نجمة ميشنلا الخضراء"، وكان الهدف منه 
تعزيز الطهي المسؤول ومكافأة الطهاة الذين 

يدمجون الابتكار باستدامة البيئة، وإضافة بُعُد 
جديد للتميّّز في المطاعم؛ إذ لم تعُُد الجودة 
فقط تُقُاس بالنكهات والتقنيات، بل أيضًًا بأثر 

المطعم البيئي والاجتماعي، وهو ما أضاف 
إلى الدليل البُُعدين الأأخلاقي والبيئي. 

دليل ميشلان يحط رحاله في المملكة
حتى وقتنا الحالي أصبح دليل ميشنلا يغطي 

أكثر من 40 وجهة عالمية، تشمل مدنًاً ومناطق 
ودوالًا يزورها مفتشوه بانتظام لتقييم المطاعم 

واختيار النخبة سنويًاً. وفي خطوة تاريخية 
مثيرة، أُضُيفت إليه مؤخرًًا وجهة جديدة، وهي 

المملكة العربية السعودية، بحيث سيجري 
إطقلا هذا الدليل في المملكة لأأول مرة 

عام 2026م، بالتعاون مع الهيئة السعودية 
لفنون الطهي. وسيُُسلّّط الضوء على الرياض 
وجدة والخبر والعُُلا، مع الكشف التدريجي 

عن مختارات منها عبر إصدارات رقمية بدأت 
تدريجيًًا منذ أكتوبر 2025م. 

المؤكد هو أن هذا الإإطقلا يمثّّل علامة 
فارقة في مسيرة تطور فنون الطهي في 

المملكة؛ إذ يمكنه أن يرتقي بمشهد الطبخ 
من مستوى إقليمي إلى مكانة عالمية مرموقة. 

وللمرة الأأولى، سيُُكرّمّ هذا الدليل الفرنسي 
الشهير، الذي لطالما ارتبط اسمه بالتميز في 

عالم الطعام الراقي، المطاعم السعودية 
بتصنيفاته المميزة من نجمة واحدة إلى 

دليل ميشلان بدأ كُُتيّّبًًا 
مجانيًًّا لتشجيع الناس 
على السفر، يضم خرائط 

وخدمات الطريق.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  73

نجمتين إلى ثلاثة نجوم، إضافةًً إلى جوائز 
"بيب جورماند" للجودة المتميزة التي تُقُدمها 

المطاعم بأسعار تنافسية. وبهذا، سوف 
يعزّّز طموحات "رؤية السعودية 2030"، التي 

تسعى إلى تحويل مشهد الطعام التقليدي 
المحافظ إلى مركز حيوي يجمع بين التراث 

العريق والابتكار المعاصر. 

وهكذا، بدأت المملكة تستعد، بثقافتها الغذائية 
المتنوعة والنابضة بالحياة؛ من التوابل العطرية 

إلى الأأطباق التقليدية،  وصوالًا إلى اندماجها 
مع مطابخ عالمية، مثل: التايلاندية واليابانية 

يطالية، لنيل التقدير العالمي الذي تستحقه.  والإإ
ولن يقتصر دور دليل ميشنلا على تسليط 

الضوء على المواهب في فن الطبخ في المملكة 
فحسب، بل سيجذب أيضًًا عشاق الطعام 

وخبراءه من جميع أنحاء العالم، الراغبين في 
استكشاف هذا التمازج والنكهات الفريدة. 

دفعة اقتصادية وثقافية للمملكة
أما من الناحية الاقتصادية، فالأأثر بالغ الأأهمية. 

إذ تُحُفّّز نجوم ميشنلا ارتفاعًًا كبيرًًا في 
يرادات. عالميًًّا، تشهد المطاعم الحاصلة  الإإ

على تلك النجوم ارتفاعًًا في الحجوزات بنسبة 
تُرُاوح بين 20% و50%، وهو ما يجذب السيّّاح 

والمستثمرين من ذوي الدخل المرتفع إلى سوق 
الطعام المتنامية بسرعة كبيرة في جميع أنحاء 
العالم. كما أن دليل ميشنلا يسهم في تمكين 

الطهاة المحليين من الحصول على اعتراف 
دولي، وهو ما يُلُهم برامج تدريب الشباب ويُبُرز 

المواهب السعودية. 

أما ثقافيًًّا، يسهم هذا الدليل في تسليط 
الضوء على الدور المتنامي للمرأة في 
المطابخ، إلى جانب تكييف المأكولات 

العالمية بطرق حلال مبتكرة، بما يتوافق مع 
التطورات المتسارعة التي تشهدها المملكة. 

وعلى الرغم من مخاوف بعض النقّّاد من 
أن حصرية نجوم ميشنلا بمطاعم معينة 

قد ترفع الأأسعار، أو تهمّّش أطعمة الشوارع 
المميزة، فإن جائزة "بيب جورماند" تضمن 

سهولة الوصول إلى تلك المواقع. وهذا كله 
يؤكد تحوّّل المملكة من التركيز على الداخل 
إلى الانفتاح العالمي، معتزةًً بمطبخٍٍ متجذر 
في تقاليد راسخة وإرثٍٍ عريق ارتبط تاريخيًًا 

بتجارة التوابل.

إن وصول نجوم ميشنلا إلى سماء السعودية 
حدث غذائي، يُحُوّّل الأأكلات التقليدية 

السعودية إلى رموز عالمية، بدعمٍٍ من "رؤية 
2030" التي تحفّّز على الابتكار والتطوير مع 
الالتزام باحترام التراث الثقافي والحضاري 

المحلي. كما يفتح أبواب الاقتصاد لسوق 
غذائية تمتلك القدرة على المنافسة عالميًًا، 

وتعزّّز دور الشباب والمرأة في المطبخ 
السعودي. ولكل ذلك، لا بَدَّ لنا من الترحيب 

بعصر النجوم السعودية!

أعرق مرجعية عالمية في 
تقييم الطعام والمطاعم 

تدخل المطبخ السعودي، 
ولهذه الخطوة مفاعيل 

اقتصادية وثقافية ودلالات 
تشرّّع أبواب هذا المطبخ 

على العالمية.



لطالما أضاءت الأألعاب النارية سماء الليل عبر القارات، لتعلن لحظات فرح، وتميِِّز المناسبات 
الخاصة بنكهة من الأألق الباهر. تتجاوز عروضُُها المتلأألئة وألوانها اللامعة ودوامات صوتها 

الرعدي، اللغةََ والثقافة والجغرافيا؛ لتصبح رمزًًا عالميًًّا للاحتفال والبهجة. تسحرنا، ليس 
بجمالها فقط، بل أيضًًا بقدرتها على توحيد الناس حول لحظات احتفالية؛ فتخلق ذاكرة 
مشتركة حين تخاطب الحواس بلغة عالمية من الضوء واللون والصوت والحركة. وعلى 

الرغم من وهجها الزائل، تحمل في طياتها رسائل ثقافية وروحية تعكس معتقدات الشعوب 
وتقاليدها، إضافةًً إلى تاريخ طويل من الابتكار والتجربة، وصناعةًً تستخدم التفاعلات 

نساني على حدٍٍّ سواء. الكيميائية وعِِلم الهندسة وقوة الخيال الإإ

مهى قمر الدين  

الألعاب النارية
لغة عالمية من الضوء والصوت والتقاليد

آفاق



تقول الأأسطورة إنه منذ أكثر من ألفََي 
عام، كان هناك عامل في أحد الحقول 

الصينية يمزج بين الفحم والكبريت 
ونترات البوتاسيوم )وهي مادة كانت 

شائعة لحفظ الطعام آنذاك(، فلاحظ أن 
هذا المزيج يحترق بطريقة مختلفة عن 

أي مادة أخرى. فعندما يُضُغط داخل عود 
من الخيزران، يُحُدث انفجارًًا قويًّاً ومضيئًًا. 

وهكذا يُقُال إن هذا الرجل قد صنع أول 
لعبة نارية في العالم.

ومع أن صحة هذه القصة قد تكون 
قابلة للنقاش، فمن المؤكد أن الصينيين 
كانوا أول من اخترع الأألعاب النارية؛ إذ 

كانوا عندما يسافرون يحملون معهم 
عيدان الخيزران مع المزيج المتفجر، 

تحسّّبًًا لاحتياجهم لإإحداث ضوضاء عالية 
لإإخافة الحيوانات البرية. وبمرور الزمن، 

تطورت تلك الأألعاب النارية بدرجة 
ملحوظة، خاصة بعد اكتشاف البارود 

بواسطة الخيميائيين الصينيين، فأصبحت 
الانفجارات أقوى وأعلى صوتًاً.

وبحلول القرن الثاني عشر الميلادي، لم 
تعُُد الأألعاب النارية مجرد وسيلة لإإخافة 
الحيوانات، بل باتت تُسُتخدم لأأغراض 

مبراطوري الصيني.  الترفيه داخل البلاط الإإ
ومع توسُُّع التجارة والاستكشاف، انتقل 
سرُُّ هذا "الفن التفجيري" خارج حدود 
الصين عبر طريق الحرير إلى الشرق 

الأأوسط وأوروبا، متحوالًا ومتطورًًا مع كل 
ثقافة يصادفها.

يطاليون عروضًًا  في أوروبا، أبدع الفنانون الإإ
فنية فريدة تُعُرف باسم "الآآلات"، قد 

أُشُعلت فيها الأألعاب النارية، مُُضفيةًً بذلك 
طابعًًا مسرحيًًّا ساحرًًا على الاحتفالات. 
وفي وقت مبكر من القرن الحادي عشر 

الميلادي، وصلت إلى العرب. ويُشُير 
الرحّّالة الحسين بن محمد الورثيلاني )تُوُفي 

1193هـ - 1779م( إلى رؤيته للأألعاب 
النارية التي شهدها بنفسه في أثناء مروره 

بمصر متجهًًا إلى الحجاز لأأداء مناسك 
الحج عبر مدينة غزة؛ أشعل أحد الحجاج 

المصريين ألعابًاً نارية كانت بحوزته، 

وأمتعهم برؤيتها. يقول الورثيلاني: 
"أوقد المصري بالليل نيرانًاً كثيرة وضرب 

المدافع ورمى المحارق في الهواء ولها 
منظر عجيب، وأسلوب غريب، كأنها شهب 

النجوم يُرُمى بها من الأأرض إلى السماء، 
فتراها في الجوّّ طالعة حتى ترى من أعالي 

هام شوامخ الجبال دونها، ثم تتعطف 
راجعةًً كأنها ثعبان أحمر، ثم يُسُمع لها 

صوت وتخرج منها شرارات من النار".

ومن الأأدلة الأأخرى المُُوَثَّقة على انتقال 
العِِلم والمعرفة الخاصة بالبارود والأألعاب 

نه الكيميائي  النارية إلى العرب، ما دَوَّ
السوري حسن الرماح في مخطوطاته، 

في القرن الثالث عشر الميلادي، مسلّّطًًا 
الضوء على وجود هذه الأألعاب عند 

العرب واستخداماتها الحربية والاحتفالية، 
وقد أطلق عليها اسم "الأأزهار الصينية"، 

مُُعبّّرًًا بذلك عن تقديره للأأصل الصيني 
لهذه الأألعاب.

تناغم استثنائي بين العلم
والفن والهندسة

إذا ما أردنا تعريف الأألعاب النارية، فهي في 
جوهرها مقذوفات مُُصمّّمة لتنفجر بطريقة 

مضبوطة، مُُحدثةًً سلسلة من الانفجارات 
المضيئة التي ترسم في السماء أنماطًًا 

وألوانًاً مختلفة. أما مكوّّناتها الرئيسة، فهي 
أربعة: الفتيل، وهو الحبل المشتعل ببطء 
ليمنح الوقت للسلامة؛ وشحنة الرفع التي 

تدفع القذيفة إلى الأأعلى؛ وشحنة الانفجار 
التي تخلق الانفجار المضيء؛ والنجوم، 

التي هي كرَيَّات صغيرة مصنوعة من مواد 
كيميائية تحدد ألوان الأألعاب وتشكيلاتها بعد 

الانفجار.

ولكن هذه المقذوفات لا تطير عاليًًا لتنفجر 
بألوانها الزاهية وأشكالها المبتكرة إلا بفضل 

تناغم استثنائي يجمع بين العلم والفن 
والهندسة. إذ تؤدي الكيمياء الدور المحوري 

في إنتاج الأألوان الباهرة من خلال تفاعل 
معادن، مثل: السترونشيوم، والأألمنيوم، 

والنحاس، التي تشتعل لتمنح ألوان الأأحمر 
والأأخضر والأأزرق، وذلك من خلال التحكّّم 

الدقيق والمتقن في تركيب المواد لضبط 

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  75

من أداة بدائية لإخافة 
الحيوانات إلى فنٍّّ عالمي 

يضيء السماء، قطعت 
الألعاب النارية رحلة طويلة 

عبر الحضارات.



آفاق

الألعاب النارية ليست مجرد 
عروض بصرية باهرة تجذب 

الأنظار، بل تحمل رموزًًا 
ومعاني عميقة تتباين 

دلالاتها بين الثقافات، فيما 
تتلاقى في جوهرها حول 

قيم إنسانية سامية.

رَََشَّر المتولد وشدته. كما تُسُتخدم  لون ال
المواد نفسها المسؤولة عن إطقلا الأألوان 

لتكوين أشكال متنوعة في أثناء العرض، مع 
، يسهم مزج الكالسيوم،  تقليل نسبها. فمثالًا
المسؤول عن اللون البرتقالي، مع كمية قليلة 
من الباريوم في تثبيت المواد المتطايرة في 
السماء فترةًً أطول. كما يُسُتفاد من الكربون، 

المسؤول عن اللون الأأسود، بوصفه مادة 
دافعة ومشتعلة، في حين يساعد السيزيوم 

في أكسدة مركبات الأألعاب النارية.

تصميم إطلاقها لا يقل أهمية
أما الفن، فيبلغ ذروته في تصميم الأأنماط 

والأأشكال؛ إذ يتحول انفجار الأألعاب النارية 
إلى رقصة بصرية متناغمة تنسج الضوء 

واللون برشاقة. يخطط المصممون أوضاع 
النجوم الصغيرة داخل المقذوفات لتشتعل 

بانسجام، مبدعين أشكاالًا متنوعة، مثل: 
زهور الفاونيا والأأقحوان، وأشجار النخيل 

التي تبدأ بعمود من الشرر يتفرع إلى ست 
أذرع تشبه أوراق النخيل، وقد يرافقها 

قذائف صغيرة متفجرة تُعُرف بـ"جوز الهند"، 
و"الأأوراق المتساقطة" التي تلمع فيها 

النجوم في أثناء السقوط، و"مطر الفرقعة" 
الذي يُصُدر أصواتًاً متفرقة مع سقوط 

النجوم، معبّّرًًا عن اسمه بأدق التفاصيل، 
إضافةًً إلى أنماط هندسية معقدة تروي 

قصصًًا ملونة ساحرة.

وتؤدي الهندسة دورًًا حيويًّاً في ضمان 
السلامة والدقة، بدءًًا من تصميم قذائف 

الأألعاب النارية لتحمل القوى الهائلة الناتجة 
عن الإإطقلا، وصوالًا إلى أنظمة التحكّّم 

الدقيقة في توقيت الانفجارات؛ إذ يُحُتسب 
طول الفتيل بعناية، ويُرُاعى وزن القذيفة 

وزاوية الإإطقلا لضمان وصول الأألعاب إلى 
الارتفاع المطلوب وتسلسل انفجارها بصورة 
مثالية. وتعتمد التقنيات الحديثة أيضًًا على 

أنظمة إطقلا إلكترونية متطورة تضمن تزامنًًا 
دقيقًًا بين عروض الأألعاب النارية والعروض 

الموسيقية والضوئية، وهو ما يرفع من 
بهار في كل عرض. مستوى التناسق والإإ

تعدُُّد دلالاتها الثقافية  
يشير الكاتب البريطاني جون ويثينغتون 

في كتابه "تاريخ الأألعاب النارية من 
أصولها إلى يومنا هذا" )2024م(، إلى 

أن الأألعاب النارية ليست مجرد عروض 
بصرية باهرة تجذب الأأنظار، بل تحمل 
رموزًًا ومعاني عميقة تتباين دلالاتها بين 

الثقافات، فيما تتلاقى في جوهرها حول 
قيم إنسانية سامية.

 في بعض الثقافات الآآسيوية، تُسُتخدم 
الأألعاب النارية "لطرد الأأرواح الشريرة"، 
فتُُجسّّد رمزًًا لانتصار النور على الظلام 

 ، والخير على الشر. ففي الصين، مثالًا
تُعُدُُّ الأألعاب النارية خلال احتفالات رأس 

بعاد الحظ السيئ واستقبال  السنة وسيلةًً لإإ
الخير والبركة. بينما في الهند يشكِِّل 

مهرجان "ديوالي" مناسبة مهمة لهذه 
الأألعاب؛ إذ تمثّّل الصحوة الروحية وإحياء 

نور الحكمة الداخلية. أما في اليابان، 
فيُُنظّّم مهرجان "نهر سوميدا" في طوكيو، 

حيث يجتمع الملايين للاحتفال، فتكون 
الأألعاب النارية رموزًًا لاستدعاء الخير 

والاحتفال بالحياة.

ل المدن الكبرى حول  واليوم، تتحَوَّ
العالم إلى مسارح لبعض أجمل 

الاحتفالات النارية وأروعها. ففي ليلة 
رأس السنة الميلادية، تتعدد الاحتفالات 

في أماكن عديدة حول العالم، حيث 
يرفع الملايين رؤوسهم في آنٍٍ واحدٍٍ نحو 

السماء، متصلين بتجربة مشتركة لشاشات 
نارية مذهلة. وكذلك في الأأعياد الوطنية، 

حين تتحوّّل الأألعاب النارية إلى بيانٍٍ 
للفخر والاعتزاز بالهوية الوطنية، كما 

نشاهدها في أبهى حلتها في "حديقة أم 
عجنلا" في العيد الوطني في المملكة 

العربية السعودية، وفي سماء باريس في 
احتفالات الرابع عشر من تموز في فرنسا، 
وفي الرابع من تموز في مختلف الولايات 
الأأمريكية. وهكذا، تظل الأألعاب النارية 

في كل احتفال جماعي، من حفلات الزفاف 



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  77

إلى المهرجانات وذكرى الانتصارات، لغةًً 
مشتركة توحِِّد الشعوب وتجمع بين متعة 

الحواس ورمز الهوية الجماعي، حاملةًً 
معها دلالات ثقافية متعددة الطبقات.  

 
ولكن، على الرغم من سحرها ودورها 

الفاعل في إشاعة الفرح والبهجة، تحمل 
الأألعاب النارية في طياتها تحديات بيئية 

وصحية لا يمكن تجاهلها. فهي تطلق 
سُُحبًًا ملوثة من المواد الكيميائية التي 

تتسرب إلى الهواء، وهو ما يؤثر سلبًًا في 
الجهاز التنفسي ويهدّّد جودته، في حين 
تتراكم مخلفاتها البلاستيكية والمعدنية 
غير القابلة للتحلل لتلوث التربة والمياه 

المحيطة. ولهذا، أعلنت النرويج عند 
بداية السنة الميلادية الحالية قرارها بعدم 

إطقلا الأألعاب النارية بسبب كلفتها 
وأضرارها البيئية.

وإلى جانب التلوث البيئي، هناك التلوث 
الضوضائي وخطر نشوب الحرائق، 

خصوصًًا في المناطق الجافة. ولكن، 
مع كل هذه التحديات، لا تزال سوق 

الأألعاب النارية تشهد نموًًا متسارعًًا؛ إذ 
يُتُوقع أن ترتفع من نحو 2.8 مليار دولار 

في عام 2025م، إلى أكثر من 4 مليارات 
دولار بحلول العامين 2033م - 2034م، 

مستفيدةًً من الفعاليات والاحتفالات 
الكبرى المنتشرة عالميًًا. ومع ذلك، 

فإن إدراك الأأخطار المتزايدة للأألعاب 
النارية يواكبه حراك مستمر نحو الابتكار 

الذكي؛ إذ أصبحت صناعة الأألعاب 
النارية الحديثة تتبنى حلوالًا مستدامة، 
مثل: استخدام تقنيات متقدمة تقلل 

الانبعاثات الضارة، وابتكار أغلفة قابلة 
للتحلل، وألعاب نارية صامتة تحدُُّ من 

التلوث الضوضائي، وصوالًا إلى استخدام 
الطائرات المسيّّرة الصغيرة، وهو ما يَعَد 

بمستقبل أكثر إشراقًًا، يلتقي فيه الفن 
بالعلم والتكنولوجيا ليضيء سماء العالم 

بألوان الأأمل والمسؤولية.



آفاق

طائر المينا.

نسان إلى تنوّّع الطيور، بسحر ألوانها وأصواتها وسلوكها المدهش؛  منذ العصور القديمة، انجذب الإإ
فحاول استئناسها وتربيتها، وجعلها رمزًًا للجمال والبهجة. ومع اتّسّاع طرق التجارة وازدهار السفر 

نسان ينقل معه أنواعًًا من الطيور، كطيور الزينة. وبمرور الوقت، خرجت  بالسفن إلى القارات، بدأ الإإ
هذه الطيور من أقفاصها، واستوطنت بيئات جديدة، لتبدأ ظاهرة لم يكُُن أحد، آنذاك، يدرك أنها 

ستتحول إلى قضية بيئية عالمية، تُعُرف اليوم في عِِلم البيئة باسم "الطيور الغازية"؛ أي الكائنات التي 
تتجاوز حدود موائلها الأأصلية، وتُحُدث خلالًا في النظم البيئية التي تغزوها.

كتابة وتصوير إبراهيم الشوامين 

حين تهاجر الأقفاص
حكاية الطيور الغازية



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  79

تُعَُرَّف "الطيور الغازية" بأنها أنواعٌٌ غير محلية 
نجحت في التكيّّف والتكاثر خارج نطاقها 

الطبيعي، فأصبحت تُنُافس الأأنواع الأأصلية، 
وتُغُيّّر توازن النظم البيئية. ووفقًًا لـ"الأأطلس 

العالمي لغزو الطيور"، الصادر عن مؤسسة 
)Nature(، فقد سُُجِِّل أكثر من 971 نوعًًا 
غازيًاً في نحو 230 دولة، وهو ما يجعلها 

من أكثر الظواهر البيئية انتشارًًا في التاريخ 
الطبيعي الحديث. وتشير الدراسات البيئية 
نسان هو العامل الرئيس  الحديثة إلى أن الإإ

وراء هذا الغزو البيئي، سواء أكان ذلك 
عمدًًا أم من دون قصد؛ إذ نُقُلت كثير من 

الطيور لأأغراض الزينة، أو الصيد، أو التربية 
المنزلية، من دون إدراكٍٍ للعواقب، فخرجت 

من موائلها الأأصلية واستوطنت بيئاتٍٍ 
جديدة. فتحوّّلت قصص الهواية والفضول 

إلى تحدياتٍٍ بيئية تمسّّ التنوّّع الأأحيائي 
والتوازن الطبيعي على مستوى العالم.

الزرزور الأأوروبي
 Common( تُعُدُُّ قصة الزرزور الأأوروبي

ا على أثر التدخل  starling( مثاالًا كلاسيكّيًّ
البشري في نقل الأأنواع الذي ينجم عنه 

اختلالات بيئية واقتصادية واسعة. ففي عام 
1890م، أطلق يوجين شيفلين في سنترال 

بارك بنيويورك نحو ستين زوجًًا من هذا الطائر 
بدافع ثقافي يهدف إلى رؤية جميع الطيور 

التي وردت في أعمال شكسبير في سماء أمريكا. 
غير أن هذه المبادرة الرومانسية تحوّّلت إلى 

واحدة من الكوارث البيئية في القارة.

فخلال عقود قليلة، تكاثرت الزرازير، وانتشرت 
في معظم أنحاء أمريكا الشمالية حتى 

تجاوز عددها 200 مليون طائر؛ أي ما يُقُارب 
ا. وتشير التقديرات إلى  ثُلُث أعدادها عالمّيًّ
أن الخسائر الزراعية السنوية التي تسبّّبها 

الزرازير في الولايات المتحدة تصل إلى نحو 
800 مليون دولار نتيجة إتلاف مزارع العنب 

والفاكهة والمحاصيل، فضالًا عن نقلها الأأمراض 
وتلويثها الأأعلاف الزراعية.

ببغاء الدُُّرّةّ
 Ring-necked( يُعُدُُّ ببغاء درة وردية الطوق

Parakeet( من أكثر أنواع الببغاوات قدرةًً على 
التكيّّف في البيئات الحضرية حول العالم. 

وتشير دراسات أوروبية إلى أن انتشار هذا النوع 
في مدنٍٍ، مثل: بروكسل ولندن وأمستردام، يعود 

إلى نهايات القرن العشرين، حين أُطُلق عدد 
من هذه الطيور من حدائق الحيوانات أو مرافق 
الترفيه، إمّّا عمدًًا وإمّّا نتيجة هرب غير مقصود.

وبمرور الوقت، تكاثرت الببغاوات في الحدائق 
العامة، مستفيدةًً من المناخ المعتدل وتوافر 

الأأشجار المجوّّفة للتعشيش والغذاء في 
المدن، حتى أصبحت هذه الطيور جزءًًا مألوفًًا 

من المشهد الحضري الأأوروبي؛ إذ تُظُهر 
الأأبحاث أن تكاثرها الكثيف قد يزاحم بعض 

الزرزور الأأوروبي.الغراب المنزلي.     



الغراب المنزلي   
نشأ الغراب المنزلي )house crow( في 
شبه القارة الهندية، لكنه تجاوز حدوده 

الجغرافية مع السفن التجارية التي جابت 
المحيط الهندي، ليصل إلى السواحل العربية 

فريقية ويستوطن المدن والموانئ. وقد  والإإ
تمكّّن هذا الغراب، بذكائه وقدرته المدهشة 

على التكيّّف، من السكن في العمران الحديث 
وجعله بيئة مثالية له. ومع هذا الانتشار، 

ظهرت آثاره البيئية والصحية الواضحة؛ إذ 
يتغذّّى على بيض الطيور الأأخرى وصغارها، 
وينقل بعض مسببات الأأمراض في البيئات 

الحضرية المكتظّّة.

الآآثار البيئية والصحية والاقتصادية
تتجاوز آثار الطيور الغازية حدود التنوع 

البيئي، لتصبح من أبرز التحديات التي تواجه 
النظم الطبيعية في العصر الحديث. فهي 
تُنُافس الطيور المحلية على الغذاء ومواقع 

الأأعشاش؛ فيؤدي بذلك إلى تراجع أعداد 
الأأنواع الأأصيلة واختلال توازنها في البيئات 

الحضرية والزراعية. ولا يقتصر خطرها على 
الجانب البيئي فحسب، بل تُسُهم بعض 

هذه الطيور في نقل الأأمراض. أما اقتصاديًّاً، 
فتشير بيانات مشروع )InvaCost(، الذي 

تُشُرف عليه جامعة باريس ساكلاي بالتعاون 
مع المركز الوطني الفرنسي للبحوث العلمية، 

إلى أن الخسائر الاقتصادية العالمية 
ر بنحو 3.6  الناتجة عن الطيور الغازية تُقَُدَّ
مليار دولار أمريكي. وتشمل هذه الخسائر 

الإإضرار بالمحاصيل الزراعية، وارتفاع تكاليف 
دارة البيئية، وهو ما يجعل  المكافحة، والإإ

الظاهرة قضية بيئية وصحية وتنموية تتطلب 
تعاونًاً مستمّرًّا للحفاظ على التوازن الطبيعي 

وصون التنوع الأأحيائي.

الطيور من القارات إلى الشاشات
مع أن انتقال الطيور عبر القارات ليس 

حديثًًا، فإنه يعود اليوم بصيغة مختلفة في 
زمن المنصات الرقمية. فالمقاطع التي تُظُهر 

ببغاواتٍٍ تنطق أو عصافير تؤدي حركاتٍٍ 
طريفة تنتشر انتشارًًا كبيرًًا، وتثير إعجاب 

عجاب  الجمهور وفضولهم. غير أن هذا الإإ
البريء يُخُفي وراءه موجة متنامية من الرغبة 

في الاقتناء والتقليد؛ إذ يسعى كثيرون إلى 
امتكلا هذه الطيور داخل منازلهم من دون 

البشر، فسرعان ما تكاثرت المينا وخرجت من 
الحقول إلى المدن، لتصبح ضيفًًا دائمًًا على 

نارة وأسقف المنازل والحدائق. أعمدة الإإ

والمينا تأكل كل شيء تقريبًًا: من الثمار 
والحبوب، إلى بقايا الطعام في الشوارع. 

وهي لا تخاف الضجيج، وتبني أعشاشها 
في أي فراغٍٍ تجده؛ حتى في لافتة إعلانية أو 
في ثقب التكييف. وبمرور الوقت، أصبحت 

رمزًًا للحياة الحضرية الصاخبة، وخصمًًا 
عنيدًًا للطيور الأأصلية التي فقدت مواطنها 

وأعشاشها أمام طائرٍٍ يملك ذكاءًً فطرّيًّا 
وعدوانية لا تعرف التراجع. وتُصَُنَّف المينا 
الشائعة اليوم ضمن قائمة الاتحاد الدولي 
لحفظ الطبيعة )IUCN( بوصفها واحدة من 

أخطر الأأنواع الغازية في العالم.

آفاق

الأأنواع المحلّّية على مواقع التعشيش والغذاء، 
وهو ما يجعلها نموذجًًا داالًّا على تأثير الأأنواع 

الـمُُستقدمة في النظم البيئية الحضرية.

المينا الشائعة   
لم يكن في نيّّة أحدٍٍ أن يتحوّّل طائر صغير 

في أسواق الهند إلى واحدٍٍ من أكثر الكائنات 
انتشارًًا في مدن العالم، لكن المينا الشائعة 
)Common myna(، لم تحتج إلى أكثر من 

بضعة عقود لتغزو مدن العالم.

بدأت الحكاية في القرن التاسع عشر، حين قرّّر 
نسان أن يستعين بهذا الطائر الذكيّّ لمكافحة  الإإ

الحشرات في مزارع قصب السكر في جزر 
ا.  المحيط الهادئ. بدا القرار، آنذاك، منطقّيًّ
غير أن الطبيعة لا تخضع دومًًا إلى حسابات 

الزرزور اللامع.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  81

الطبيعية؛ فمراقبتها وهي تحلّّق بحرّّية أو 
تبني أعشاشها أو تبحث عن غذائها، تمنح 
نسان شعورًًا بالجمال والدهشة لا يقل  الإإ

متعة عن اقتنائها، بل يتجاوزها بمعرفةٍٍ أعمق 
بعالم الأأحياء. وتُعُدُُّ هواية مشاهدة الطيور 

)Birdwatching( من أوجه الوعي البيئي 
نسان  الحديث؛ لأأنها تُعُيد العلاقة بين الإإ

والطبيعة إلى أساسها الحقيقي؛ علاقة احترامٍٍ 
وتقدير، لا امتكٍٍلا وسيطرة. ومن خلال هذا 

نسان أن الجمال  التواصل الهادئ، يتعلّّم الإإ
لا يحتاج إلى أقفاصٍٍ ليُُرى، بل إلى عيونٍٍ تراه 

وهو يعيش في موطنه الطبيعي.

التوازن البيئي..
مسؤولية أخلاقية وثقافية

ربما لم يدرك يوجين شيفلين، حين أطلق 
الزرزور الأأوروبي في سماء نيويورك في 

أواخر القرن التاسع عشر، أنه أطلق أيضًًا 

ا للعالم بأسره، وهو أن الجمال  درسًًا بيئّيًّ
حين يُنُتزع من سياقه الطبيعي يتحول 

إلى خطرٍٍ محدق. فالطيور الغازية ليست 
ا للطبيعة بقدر ما هي انعكاس لسلوك  عدّوًّ

نسان تجاهها، الذي يمكن أن نعدُُّه مزيجًًا  الإإ
عجاب المفرط والرغبة في السيطرة  من الإإ

نسان الذي أراد  على ما حوله. إنها قصة الإإ
أن يُجُمّّل العالم على طريقته، فانتهى 

بإرباك نظامه الدقيق. ومع ذلك، لا تزال 
الطبيعة تمنحنا فرصًًا للتصحيح، وتذكّّرنا بأن 

التوازن البيئي ليس مسألة علمية فحسب، 
بل مسؤولية أخلاقية وثقافية مشتركة. إنها 

حكاية تبدأ من دهشةٍٍ أمام الأأجنحة الملونة، 
وتنتهي بنداءٍٍ للحكمة بأن كل تدخلٍٍ غير 

محسوب في نُظُم الطبيعة قد يغيّّر خريطة 
الحياة على هذا الكوكب.

مونيا حمراء.

وعي بالعواقب البيئية. ومع ازدياد المحتوى 
الترفيهي حول الطيور، يتحول بعض صانعي 
المحتوى إلى مؤثرين غير مباشرين في انتشار 
تجارة الطيور، فيقدّّمونها كائناتٍٍ لطيفة وذكية 

تصلح للعيش في المنزل، متجاهلين أن 
إطلاقها أو تسرّّبها إلى البيئة قد يهدد الأأنواع 
المحلية، ويُخُِِلّّ بتوازن النظم البيئية. وهكذا 
يتكرر الغزو البيئي، لا بسبب السفن والتجارة 

القديمة، بل بسبب الشاشات ومقاطع الفيديو 
القصيرة التي تفتح الأأبواب أمام موجة جديدة 
من الكائنات الغريبة التي لا تنتمي إلى المكان.

بدائل واعية للجمال الطبيعي
مع ازدياد رغبة الكثيرين في اقتناء الطيور 
نسان أن  وتربيتها داخل المنازل، يمكن للإإ
يعبّّر عن إعجابه بها بطريقةٍٍ أكثر انسجامًًا 

مع الطبيعة ومن دون أن يفرض عليها 
قيودًًا، وذلك عبر مشاهدة الطيور في بيئتها 



شفشاون
  أقربُُ مدن المغرب إلى السماء

في أقصى شمال المغرب، على ارتفاع ستمائة وستين مترًًا عن سطح البحر، في قلب سلسلة 
جبال الريف، تستقرّّ "شفشاون" هذه الحاضرة الجبلية التي يعني اسمُُها بالأأمازيغية "قرون 
الجبال"، لتكون أقرب مدن المغرب إلى السماء، وأكثرها التصاقًًا بالذاكرة الأأندلسية التي لا 

تزال تنبض في أزقتها المرصوفة بالحجارة وبيوتها الزرقاء التي تتدرّّجُُ تنويعاتُُ زُُرقتِِها كموجاتِِ 
بحرٍٍ مُُتجمّّد في الأأعالي.

ياسين عدنان
تصوير: أحمد الهلالي

عين وعدسةآفاق



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  83



المفقود. حمل هؤلاء الموريسكيون حسّّهم 
الجمالي الرّّاقي وخبرتهم في فنون العمارة 

والموسيقى والطبخ، فامتزجت بالثقافة 
المحليّّة لتتشكّّل منها هوية مُُركّّبة جعلت 
ا لغرناطة  ا حّيًّ من شفشاون امتدادًًا روحّيًّ

وإشبيلية وقرطبة.

حينما زار الحسن الوزّّان، المعروف بـ"ليون 
فريقي"، شفشاون بعد سقوط غرناطة  الإإ
بسنوات، بهرتهُُ طبيعتُُها الجبلية وعيونها 

الجارية، فكتب في "وصف إفريقيا": "هذا 
الجبل أحسن جبال إفريقيا كلها. فيه مدينة 

جّّّتُّار. توجد بها  نّّّصُّاع وال صغيرة مليئة بال
غاباتٌٌ كثيرةٌٌ وعدد لا يُحُصى من العيون. 

ا." وأضاف واصفًًا  ولباسُُ سكانها حسن جّدًّ
أميرها: "يقيم بالمدينة أمير يحكم عديدًًا 

من قبائل هذه الجبال. ثار هذا الأأمير 
المدعو سيدي بن راشد على ملك فاس، 

وشنَّّ حربًاً لا هوادة فيها على البرتغاليين."

في سنة 1471م - 876هـ، أسّّس علي بن 
راشد مدينة شفشاون لتكون قلعة دفاعية 
ا للمجاهدين المقاومين  ومركزًًا إستراتيجّيًّ
للتوغّّل البرتغالي في السواحل الشمالية 

للمغرب. اختيرََ موقعُُها بدقّّة لتكون مقّرًّا 
آمنًًا لتخطيط العمليات الحربية، بعيدًًا عن 

غارات البرتغاليين والقشتاليين. ولا يزال 
هذا الماضي العسكريُُّ محفوظًًا في معمار 
قصبتها وأبراجها وأسوارها وأبوابها السبعة.

من حصن المجاهدين
إلى ملاذ الأأندلسيين

حمل القدر لشفشاون مصيرًًا آخر بعد 
إحدى وعشرين سنة فقط من تأسيسها. 

فإثر سقوط غرناطة، آخر معاقل المسلمين 
في الأأندلس، سنة 1492م، تدفّّقت أفواج 

يبيرية نحو  المُُهجَّّرين من شبه الجزيرة الإإ
السواحل المغربية. ولم تتردّّد شفشاون 
في فتح أبوابها لاستقبال عرب الأأندلس 

ويهودهم المطرودين من الفردوس 

عين وعدسةعين وعدسةعين وعدسةآفاق آفاق

معمار شفشاون يحمل 
حتى اليوم بصمةََ الأندلس 

الواضحة، وزرقتها ليست 
اختيارًًا جمالّيًّا عابرًًا أو حيلة 

سياحية، بل هوية بصرية 
أصيلة للمدينة.

منظر عام للمدينة القديمة.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  85

أحياء تروي حكاية الأأندلس
يتجلّّى الطابع الأأندلسي في أهم أحياء 

المدينة التاريخية بدءًًا بحي "القصبة"، أقدم 
تجمُُّع سكني فيها، ثم حيّّ "السويقة"، الذي 

تشكّّل في بداياته من ثمانين عائلة أندلسية 
قدِِمت مع مولاي علي بن راشد، ويشتهر 

بنافورته الحائطية المُُزخرفة التي تُذُكّّر بفنون 
الماء في قصور الأأندلس. أما حيّّ "ريف 

الأأندلس"، فقد أُعُِِدَّّ لاستقبال موجات كبيرة 
من الموريسكيين النّّازحين الذين كرّسّوا 

الشخصية الأأندلسية للمدينة على مستوى 
التقاليد والعادات وطرائق البناء والزخرفة.

إلى اليوم، يحمل معمار شفشاون في كل 
تفصيلةٍٍ بصمةََ الأأندلس الواضحة: بيوتها 

القديمة بسُُقوفها المُُغطّّاة بالقرميد الأأحمر، 
وحدائقها الصغيرة في الأأفنية، وأصص الورد 

على السُُّطوح، وأبوابها وأقواسها ونوافذها 
الخشبية البديعة، كلها تستدعي مُُدن 

الأأندلس العتيقة في ذاكرة مََن زارها. لكن ما 
يُمُيّّزها أن الأأندلس فيها ليست ذكرى جامدة 

أو متحفًًا مفتوحًًا، بل حضورٌٌ حيٌٌّ نابض 
في الحياة اليومية، في تواضُُع البيوت التي 

تنحاز إلى البساطة بدل البذخ، وفي العادات 
نساني الدافئ  الاجتماعية التي تقدّّم القُُربََ الإإ

على الاستعراض.

الزُُّرقة: لغة المدينة وسرّهّا
اشتهرت شفشاون بلونها الأأزرق حتى صارت 

تُعُرف بـ"اللؤلؤة الزرقاء". بيوتها ترتدي أبيض 
ممزوجًًا بالأأزرق السماوي، مُُستخلََصًًا من 
"النّّيلة" المغموسة في الجير، ويتدرّّج في 

ظلاله من الفاتح إلى الداكن، ومن الفيروزي 
إلى النيلي؛ ليخلق سيمفونية بصرية تأخذ 

الأألباب. لكن هذه الزرقة ليست اختيارًًا 
ا عابرًًا أو حيلة سياحية، بل هوية  جمالّيًّ

بصرية أصيلة للمدينة.

تعدّّدت الروايات حول أصل الزُُّرقة: فهناك 
من يربطها بالتقاليد الأأندلسية التي ترى في 

الأأزرق رمزًًا للقداسة والاتصال بالسماء، ومن 
يعيدها إلى دلالات أخرى ترمز إلى الصفاء 

ا بتلطيف  والسكينة، ومن يفسّّرها تفسيرًًا عملّيًّ
الحرارة وإبعاد الحشرات. لكن النتيجة واحدة: 

لونٌٌ تحوّّل إلى مزاج عام، وإلى إيقاعٍٍ داخليٍّّ 
يفرض على الزائر أن يهدأ ويُبُطئ ويُصُغي. 

ولعل أجمل المشاهد التي قد تأسر الزائر، 
هو حين يُصُادف انخراط ربّاّت البيوت في 

طلاء الأأبواب والجدران ومداخل الأأزقة بمزيجِِ 
الجير والنيلة، في مشهد احتفالي يؤكد هِِمّّة 

نساء المدينة.

لكَنَّ شفشاون التي كانت في بداياتها قلعةًً 
للمجاهدين، تحوّّلت بالتدريج إلى مدينة 

اد. فأهالي الأأندلس الذين لجؤوا  للزُّهُد والزَُّهَّ

إليها بعدما فقدوا سلطانهم وقصورهم 
وبساتينهم وخدمهم وحشمهم، وجدوا 

أنفسهم وقد افتقروا فجأة، فلم يجدوا غير 
المساجد والكتاتيب القرآنية مذًًلاا. هكذا 

صار الاعتكاف في بيوت الله وترديدُُ الأأذكار 
ديدََنَهَُُم وعزاءهم في هذه الدنيا الفانية. 

الجوامع الصغيرة التي يُذُكََر فيها اسم الله 
مبثوثة في كل زقاق. أما الصوامع، فلا يخلو 

منها سوق ولا حارة.

زقاق من المدينة القديمة.



مدينة الماء والخضرة
شفشاون عاصمة السياحة الجبلية بالمغرب. 

تحيط بها الغابات من كل جانب، وتتدفق 
العيون والينابيع مُُنسابة في سواقٍٍ عديدة 
تُطُوّّق المدينة، بل وتخترق أزقتها، فيكون 
لرجْْعِِ خريرِِها ما يشبه نقرات عود أندلسي 

قديم. ولأأن السّّواقي عنصرٌٌ أساس من 
جمالها، فإن عددًًا من أزقة شفشاون يحمل 

اسم نبع أو عين أو ساقية، مثل: "باب 
العين"، و"بين السواقي"، ثم "رأس الماء" 

الذي يُعُدُُّ أهم منابعها وأطيبها ماءًً. ويزوِِّد 
هذا المنبعُُ المدينة بصبيبٍٍ مائيٍّّ هائل عبر 

نظام مُُحكََم للرّّيّّ اقتُُبِِس من غرناطة ولا يزال 
مستعمالًا منذ خمسة قرون.

كثرة التساقطات المطرية في الشتاء 
والاحتياطي الكبير من الثلوج الذي تختزنه 

الجبال المحيطة، يسهمان في تفجُُّر العيون 
وجريان السواقي على مدار السنة، وهو 

ما جعل من شفشاون مدينة المياه العذبة 

والخُُضرة الدائمة. وحين يصعد الزائر، ساعة 
سباني المُُشيّّد  الغروب، باتجاه المسجد الإإ
على قمة ربوة تشرف على المدينة، تنكشف 

له شفشاون كتلة زرقاء هادئة تغرق في ضوءٍٍ 
ذهبيٍّّ شفيفٍٍ. 

لكن هذا المسجد ظل مجرد مزار سياحي لا 
ه الناس للصلاة. فقد كان كافيًًا أن يُشُيَّّد  يؤُُّمُّ
سباني، خارج  بأمرٍٍ من سلطات الاحتلال الإإ

، ليرتاب  المدينة، وبقاعدة ذات معمار كنََسٍيٍّ
منه الأأهالي ويقاطعوا الصلاة فيه. فبقي إلى 

اليوم مجرد مزار تُرُاقب من أمامه المدينة.

مربد الشعراء ومقام القصيد
يكفي أن تجتمعََ لمدينةٍٍ طبيعةٌٌ خلابة ومعمار 

فريدٌٌ وخُُضرةٌٌ عارمة وزُُرقة ساحرة ورُُوح 
صوفيةٌٌ لينجذب إليها الشعراء. والمدينة 

عرفت كيف تستدرجهم بدورها؛ إذ حرصت 
لأأكثر من ستة عقود، ابتداءًً من 1965م، على 
احتضان المهرجان الوطني للشعر المغربي، 

عين وعدسةآفاق عين وعدسةآفاق عين وعدسةآفاق عين وعدسةآفاقآفاق عين وعدسةآفاق عين وعدسةآفاق آفاقآفاق

الذي يُعُدُُّ مربد المغرب وأقدم مهرجان 
شعري بشمال إفريقيا. ففي تلك السنة، قرّّر 

شعراء المغرب تأسيس أول مهرجان وطني 
للشعر في العالم العربي، تحت مظلة جمعية 

أصدقاء المعتمد بن عباد التي راكمت منذ 
عام 1959م عديدًًا من الفعاليات المتميزة 

بشفشاون، حتى إنها استقبلت نزار قباني في 
بداية الستينيات.

منذ ذلك التاريخ، صارت القراءة من فوق منابر 
شفشاون أكبر اعترافٍٍ يناله شاعرٌٌ في المغرب. 

يكفي أن يُدُعى الشاعر إلى هذا المهرجان 
ليحتلّّ مكانه في الصفوف الأأولى من المشهد 

الشعري المغربي.

إيقاع الحياة: البطء فلسةًًف
شفشاون ليست مدينةًً للعََجََلة. أزقتها الضّّيقة 

المصبوغة بدرجات متفاوتة من الأأزرق تدعو 
للمشي المتمهّّل والاستماع إلى وقع الخُُطا على 

الحجر القديم. في المدينة العتيقة، يبدو 

سباني.بهو دار الثقافة. مسجد بوزعافر هو المسجد الإإ



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  87

التجوّّل كأنه قراءة لنصٍّّ أدبيٍّّ مفتوح: سلالم 
تصعد وتهبط بلا منطق صارم، وأبواب خشبية 

زرقاء، ونوافذ صغيرة، وأصص نباتات تتدلّّى 
من الشرفات. في ساحة "وطاء الحمام"، القلب 

النابض للمدينة، تختلط أصوات المقاهي 
بنداءات الباعة، فيما تُطُلّّ القصبة التاريخية 

وكأنه حارس صامت لقرونٍٍ من الصمود.

أما أهل شفشاون، فجزء أصيلٌٌ من جمالها. 
هدوؤهم ليس تصنّّعًًا، بل أسلوب حياة 
موروث. الضيافة هنا طبيعية، نابعة من 

ا قبل أن  ثقافة ترى في الترحيب فعالًا إنسانّيًّ
ا. في الأأسواق الصغيرة، لا  يكون واجبًًا سياحّيًّ
يُمُارَسَ الضغط على الزّّائر، بل تُتُرك له متعة 

الاكتشاف. ومعروضات الحِِرف التقليدية من 
النّّسيج الصوفي إلى الفخّّار والجُُلود لا تزال 

تفعِِمُُ الأأزقة ببدائع الأأشكال والأألوان. 

بين الأأصالة والعالمية
في العقود الأأخيرة، تحوّّلت شفشاون إلى 

واحدة من أكثر المدن المغربية حضورًًا في 
ور والمنصَّّات الرقمية. ومع ذلك، فهي لا  الّصُّ

تنافس مراكش الحمراء، العاصمة السياحية 
للمملكة، بصخبها وألوانها الحارّةّ وأسواقها 

التي لا تنام. فقوة "اللؤلؤة الزرقاء" تكمن في 
اختفِِلاها؛ إذ إنها تُخُاطب مسافرًًا آخر: مََن 

يفضّّل الصّّمت على الضجيج، والبُُطء على 
اللهاث، والعمق على اللمعان. هي بديل 

ا عادّيًّا. روحي أكثر منها بديالًا سياحّيًّ

شفشاون ليست مدينة تُزُار وتُصُوَّّر ثم تُنُسى، 
بل فضاءٌٌ آسر للروح، وتجربة تُقُاس بالإإحساس 

قبل المسافة، وتُدُرََك بالقلب بقدر ما تُرُى 
بالعين. إنها دعوة إلى التمهّّل في عالمٍٍ 

سريع، وإلى إعادة اكتشاف قيمة البساطة، 
وإلى فهم الجمال بوصفه انسجامًًا لا بهرجة. 

ولذلك يغادرها كثيرون وهم يحملون شيئًًا غير 
ا، أو رغبة في العيش  ملموس: هدوءًًا داخلّيًّ

بخفّّة، أو حنينًًا مبكّّرًًا إلى زرقةٍٍ لا تشبه غيرها.

أزقة شفشاون الضّّيقة 
المصبوغة بدرجات 
متفاوتة من الأزرق 

تدعو للمشي المتمهّّل 
والاستماع إلى وقع 

الخُُطا على الحجر القديم.

امرأة بزي تقليدي: الشاشية والمنديل.

باب وكوة من المعمار الأأندلسي العتيق.



تتيح للقارئ رؤية الأأماكن وسماع الأأصوات 
واستنشاق الروائح، وهو ما يعزّّز تعاطفه 

مع الشخصيات والموضوعات المطروحة. 
كما تُعُزّّز هذه التجارب روح الجماعة بين 

المشاركين الذين يشتركون في شغف الأأدب 
والاستكشاف، وتسهم في الحفاظ على التراث 

الأأدبي والاحتفاء به عبر دعم الاقتصادات 
المحلية والسياحة الثقافية المستدامة.

شهدت هذه المبادرة المبتكرة انتشارًًا سريعًًا 
وكبيرًًا؛ إذ لم يقتصر رايت على تنظيم بضع 

رحلات فقط، بل طوّّر البرنامج ليشمل مجموعة 
متنوعة من رحلات نهاية الأأسبوع، إضافةًً إلى 

رحلات أدبية أطول وأشمل في مختلف مناطق 
المملكة المتحدة، وكذلك في دول أوروبية 

مثل البرتغال وإيطاليا واليونان، وإلى وجهات 
خارج أوروبا مثل مصر. فكان يجري اختيار 

روايات ومؤلفات أدبية معينة لكل رحلة، 
ترافقها مسارات مُُنسقة بعناية، وجلسات قراءة 

ومناقشة وتجارب تذوّّق مستوحاة من النصوص 
، نُظُّّمت رحلات إلى مونروفيل  المعتمدة. فمثالًا
بولاية ألاباما لاستكشاف أجواء رواية "أن تقتل 

طائرًًا بريئًًا" لهاربر لي، وجولة في مواقع في 
جامايكا، حيث كتب إيان فليمنغ رواية "دكتور 

نو"، كما نُظُّّمت رحلة إلى جزيرة كريت التي 
كانت مصدر إلهام الكاتبة فيكتوريا هيسلوب 

لكتابة "الجزيرة"، إضافةًً إلى جولات في أحياء 
القاهرة المرتبطة برواية "الموت فوق النيل" 

لأأغاثا كريستي.

تقول لين مارغريسون، إحدى المشاركات 
بانتظام في الرحلات: "إن مشروع الكتب في 
الأأماكن جذبني لأأول مرة من خلال إعنلا على 
منصة فيسبوك، حيث عرض غلاف أحد كتبي 

المفضلة، موضوعًًا على طاولة أنيقة، مع خلفية 
لصورة ساحة فلورنسا الشهيرة. أما السؤال 

تقول الكاتبة البريطانية جانيت وينترسون، 
إن "الكتب مثل الأأبواب، عند فتح أحدها، 

ينتظرك عالم جديد خلفها". وهذا هو 
جوهر مبادرة أدبية جديدة صارت تُعُرف 
بـ "الكتب في الأأماكن"، أطلقها في عام 
2023م البريطاني بول رايت، الذي كان 
يعمل في مجال تكنولوجيا المعلومات 

ويعشق القراءة.

انطلقت الفكرة عندما كان بول رايت مجتمعًًا 
مع أعضاء نادي الكتاب الذي ينتمي إليه في 

أحد المطاعم التركية في إنجلترا لمناقشة 
رواية للكاتبة التركية إليف شفق. وبينما كانت 

الأأصوات تتعالى بالنقاش الحماسي، راح 
رايت يتخيل كيف سيكون النقاش أكثر إثارة 

وحيوية لو دار في تركيا، وسط أجواء الرواية 
نفسها. وعندما أخبرته إحدى زميلاته في 

المجموعة بأن هناك من يدفع مبالغ طائلة 
للمشاركة في رحلات مخصصة للقراءة، 

خطرت له فكرة أجرأ: لِِمََ لا نأخذ القَرَّاء إلى 
المدن التي تجري فيها أحداث الروايات، 

ليغوصوا في عالمها الحقيقي، ويقرؤوا 
صفحاتها هناك؟

لتعميق تأثير الأأدب
يقول رايت إن الربط المادي بالمكان يعمّّق 

دراكي للأأدب؛ إذ تتحول  التأثير العاطفي والإإ
المشاهد المكتوبة إلى تجارب حسية 

عنلا، فكان: هل تحب قراءة  التوضيحي تحت الإإ
الكتب في الأأماكن التي تدور فيها أحداثها؟ 
عنلا على الفور". ترى  وهكذا لفتني هذا الإإ

مارغريسون أن هذه العطلات تقدّّم الخليط 
المثالي؛ إذ إنها في كل مرة تذهب فيها بحماس 
متجدد لكل من القراءة والسفر، وتنتهي، عادةًً، 

بقائمة أطول من الكتب المراد قراءتها.

نموّّها ضمن السياحة الثقافية
جدير بالذكر أن السياحة الثقافية عمومًًا 

تشهد نموًًّا واضحًًا؛ إذ يجد الناس في السفر 
لاستكشاف الأأماكن الأأدبية فرصًًا للتعلم 

والتفاعل الثقافي. لذلك، شهد هذا النوع من 
السياحة إقباالًا ملحوظًًا. ووفقًًا لاستطعلا رأي 

أجراه محرك البحث السياحي "كاياك" عام 
2025م، فإن ما يقرب من نصف المسافرين 
البريطانيين يختارون الآآن وجهاتهم بناءًً على 
مدى ملاءمتها للقراءة والتعلم، كما أن هذه 

النسبة ترتفع بين جيل الأألفية إلى 60%. حتى 
إن حجم قطاع السياحة الأأدبية بات يُقُدّّر 
بنحو 2.4 مليار دولار أمريكي في 2024م، 

مع توقعات بأن يصل إلى 3.3 مليارات دولار 
بحلول 2034م. وقد شهد رايت هذا الارتفاع 

بنفسه وقال: "بدأتُُ عام 2023م برحلتين 
فقط، ثم ارتفع العدد إلى سبع رحلات نصف 

ممتلئة عام 2024م، وصوالًا إلى نحو 25 رحلة 
في 2025م، غالبيتها امتلأأت خلال 24 ساعة 

عنلا عنها". من الإإ

جلُُّ ما تقوله لنا مبادرة "الكتب في الأأماكن" 
إن الكتب في عصرنا هذا لم تعُُد تقتصر على 

كونها مخازن للمعرفة، بل أصبحت جسورًًا 
إلى مجتمعات وثقافات ومغامرات حية، 

تنفتح بها الأأبواب على عوالم غير متوقعة، 
لتُُلهم أفكارًًا جديدة وروحًًا مشتركة من 

الانتماء والاكتشاف المتواصل.

عندما نقرأ 
الكتب في 

أماكنها

فكرةآفاق



هي شامخة، بارزة، فريدة بهيكلها، يكمن سحرها المعماري في ارتفاعها الشاهق وموقعها 
الشاعري على الحدود بين البر والبحر، وكذلك في أناقتها الفنية والهيكلية التي تطوََّرت عبر 

قرونٍٍ من الابتكار والتأثيرات الثقافية المختلفة.
 إنها المنارة التي لم يبقََ سوى عشرين ألفًًا منها عاملةًً في العالم في يومنا هذا، ولكنها لا تزال 

رمزًًا خالدًًا يأسر القلوب والخيالات عبر الثقافات والتاريخ.
المنارة، في جوهرها، تُمُثّّل الأأمل بنورها الثابت الذي يخترق العواصف والضباب والظلمات 

ليهدي الأأرواح التائهة إلى بر الأأمان. وفي هذا الملف، يطوف بنا فريق القافلة على سواحل 
نسانية. العالم، ليستكشف مناراته، وما كان لها من دور حضاري ترك بصماته على الثقافة الإإ

المنارة

الملف

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  89



لت إلى رمز  المنارات أكثر من مجرد أدوات ملاحية بحرية؛ إذ تحَوَّ
دخل بعمقٍٍ في نسيج الوعي البشري، فصِِيغت حولها الأأساطير التي 
دت في  تحدثت عن أبراجها المسكونة وحراسها الغامضين. كما تجَسَّ
بداعية في الأأدب والشعر والسينما  عدد لا يُحُصى من التعبيرات الإإ

والرسم وفن التصوير الفوتوغرافي التي غالبًًا ما تُصُوِِّر المنارات بوصفها 
استعارات للأأمل، والثبات، والاستنارة؛ بالتقاط حوار النور والظل، 

والصمود في وجه العواصف والرياح العاتية. وعلى الرغم من تطوُُّر 
الملاحة الحديثة، تظل المنارة رمزًًا ثقافيًًّا قويًّاً، وشاهدًًا على شوقنا 

الدائم للضوء وسط العتمة، والملاذ الآآمن الذي ينتظرنا خلف الأأفق.

بين المنارة والمئذنة علاقة عملية ورمزية أيضًًا
في اللغة العربية، يعود أصل كلمة "منارة" إلى الجذر الثلاثي )ن و ر(؛ 

مَْْشَّعََة ذات السِِّراج،  أي "نور"، وتعني مكان الضوء. وهي تدل على ال
وأيضًًا على ما يُقُام في الموانئ لتهتديََ به السُُّفُُنُُ، ولكنها تعني أيضًًا 

المئذنة التي هي من أبرز المعالم المعمارية للمساجد.

تعود هذه التسمية إلى التشابه بين المئذنة والمنارة من حيث التصميم 
والارتفاع، إضافةًً إلى الوظيفة العملية والرمزية لكل منهما. كانت 

سلامية المبكرة تُسُتخدم بوصفها مناراتٍٍ  المآذن في أيام العصور الإإ
رشاد القوافل والسفن. ففي الجزيرة العربية ومناطق البحر  فعليةًً لإإ
المتوسط، كانت فكرة إشعال النار أو حمل الضوء من مكان مرتفع، 

، سواء عبر  قديمة ومُُستخدمة لتوجيه الناس وقوافل التجار والسفن ليالًا
البر أو البحر. لذلك، فإن المآذن كانت نقاط إرشاد، تُضُاء ليالًا لتنظيم 

شارة إلى مواعيد الصلوات المحددة، ولا سيما في  حركة المارة والإإ
المجتمعات التي لم يكُُن انتقال الصوت عبر المسافات الطويلة بالأأذان 

لت المئذنة إلى "منارة" روحية  ممكنًًا. أما من الناحية الرمزية، فقد تحَوَّ
وفكرية، بحيث أصبح صوت الأأذان المنبعث منها إشارةًً تدعو القلوب 
ل بذلك إلى رمز يربط بين المكان  نحو الصلاة والتقرُّبُ إلى الله، فتتحَوَّ

الروحي والنداء السماوي، ويعزِِّز حضور العلاقة الروحية، ويُشُعل 
يمان في نفوس المُُصلِِّين. شمعة الأأمل والإإ

رحلة المنارة عبر الزمن  
سكندرية، أول منارة في التاريخ،  سكندرية، أو فنار الإإ تُعُدُُّ منارة الإإ

ت إحدى عجائب الدنيا  نسانية، حتى عَُُدَّ وأحد أشهر رموز الحضارة الإإ
سكندرية نحو عام 270 قبل الميلاد على جزيرة  السبع. شُُيّّدت منارة الإإ

سكندرية على البحر الأأبيض  فاروس الواقعة قبالة ساحل مدينة الإإ
المتوسط، بأمر من الملك بطليموس الأأول، إذ كلّّف المهندس المعماري 

غريقي سوستراتوس بتصميمها. فأصبحت أيقونة المنارات، حتى إن  الإإ
غريقي بات يُعُرف بـ "أبي المنارات". ولم يعُُد اسم جزيرة  مصممها الإإ
فاروس يشير إلى مجرد مكان جغرافي، بل أصبح مرادفًًا لمنارةٍٍ أو فنارٍٍ 

في لغات أوروبية عديدة، ومنه اشتُُق مصطلح "فارولوجيا" للدلالة على 
عِِلم المنارات.

ارتفعت تلك المنارة إلى نحو 120 مترًًا، وكانت مكوّّنة من قاعدة مربعة 
تحتوي على نحو 300 غرفة، تليها طوابق مثمنة وأسطوانية تؤدي إلى 
قمة تحمل مصدر النور. في الليل، كانت تتضمن شعلةًً نارية عملاقة 

الملف

تُرُشد السفن وتحميها من الشعاب البحرية. أما في النهار، فكانت 
تحتوي على مرآة عاكسة لأأشعة الشمس لرصد السفن من مسافات 

الة ابن جبير في القرن الرابع عشر على قوة ضوء  بعيدة. وقد شََهِِد الرَحَّ
المنارة، حين ذكر مشاهدته لضوئها من مسافة تُقُارب 100 كيلومتر. 

وقد مَرَّت المنارة بسلسلة من الزلازل القوية بين القرنين العاشر والرابع 
عشر، حتى أزاحها زلزال عن مسرح الوجود عام 1323م، فخلََف المكان 
قلعةُُ قايتباي التاريخية التي بُنُيت بأحجارها، لتبقى روح المنارة متجددة 

في دروب الزمن.

أما أقدم المنارات التي ما زالت تعمل إلى يومنا هذا، فهي "برج 
هرقل"، المعروف أيضًًا بمنارة هرقل. فوفقًًا للأأسطورة، بُنُيت هذه 

المنارة بتوجيهٍٍ من الرومان في مدينة لا كورونيا في شمال غرب 
إسبانيا، على موقع يُعُتقد أنه جزء من الأأعمال الاثني عشر للبطل 

اليوناني هرقل؛ إذ يُقُال إن هرقل قد هزم العمقلا ذا الأأجسام 
الثلاثة "جيريون"، ومن هنا جاء اسم المنارة. يبلغ ارتفاع "برج هرقل" 

نحو 55 مترًًا، ويقع على صخرة ترتفع 57 مترًًا فوق سطح المحيط 
الأأطلسي، وهو ما يسمح برؤية ضوئه من مسافات بعيدة. وتُعُدُُّ هذه 
المنارة أقدم منارة رومانية قائمة في العالم؛ إذ بُنُيت في القرن الأأول 

الميلادي، ولا تزال تعمل حتى يومنا هذا. وقد أدرجتها اليونيسكو ضمن 
اح الذين يأتون لزيارة  مواقع التراث العالمي، وباتت اليوم مقصدًًا للسَيَّ

بة المحيطة بها.  موقعها الأأثري والاستمتاع بالمناظر الطبيعية الخالّا

أما أعلى المنارات في العالم، ومن أجملها أيضًًا، فهي "منارة جدّّة" التي 
تحمل الرقم القياسي في موسوعة "غينيس" لأأطول منارة في العالم. 

شُُيدت هذه المنارة عام 1990م، بارتفاع 133 مترًًا ضمن مشروع تطوير 
ميناء جدّّة، لتكون دليالًا للسفن القادمة، تُحُذِِّرها من الأأخطار البحرية 
وتوجهها بأمان إلى الميناء. وهي تحفة هندسية على الساحل الغربي 

سلامي وحداثة  للمملكة العربية السعودية؛ إذ تجمع بين عبق التراث الإإ
التصميم، مع قاعدة مستديرة وأعمدة مائلة تُحُاكي أشكال سعف 

دة بشرفة مفتوحة تُتُيح مشاهدة  النخيل، وتعلوها منصة مراقبة مزَوَّ
الأأفق من مسافةٍٍ تصل إلى 27 ميالًا بحريًّاً. وبفضل تصميمها المعماري 

المهيب وارتفاعها الشاهق، تُعُدُُّ "منارة جدّّة" من أشهر المعالم السياحية 
ار بمشاهدتها عن بُعُد، أو الاستمتاع بجولات  في المدينة؛ إذ يُسُمح للزَوَّ

بحرية قريبة منها، والتسوّّق في الأأسواق المحيطة بها. 

أما "منارة كرياك" الواقعة على جزيرة ويسان في محافظة بريتاني 
الفرنسية، المبنية عام 1863م، والبالغ ارتفاعها نحو 47 مترًًا، فتشتهر 

بامتلاكها واحدًًا من أقوى الأأضواء في العالم؛ إذ تصل قوة ضوئها 
إلى 500 مليون كانديلا. ويسطع ضوؤها القوي لمسافة تصل إلى نحو 
60 كيلومترًًا، وهو ما يجعلها وسيلةًً حيوية لمساعدة السفن في عبور 

مياه خليج الباسيفيك والمحيط الأأطلسي، التي غالبًًا ما تشكّّل تحديات 
خطيرة للملاحة البحرية. أما ما يميِِّز هذه المنارة ويُكُسبها سمعةََ الضوء 

الأأقوى بين جميع المنارات في العالم، فهو نظامها البصري المتطور 
ضاءة عالية القوة، بحيث تستخدم أربع  المدموج مع تكنولوجيا الإإ

عدسات مرتبة بشكل فريد على طابقين، وهو ما يعزِِّز تركيز الشعاع 
الضوئي وانتشاره. 



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  91القافلة  |  نوفمبر - ديسمبر 2025  |  91القافلة  |  نوفمبر - ديسمبر 2025  |  91القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  91

تعود كلمة منارة في العربية 
إلى الجذر )ن و ر(؛ فهي نورٌٌ 
للهداية، يبدأ من الشمعة، 

ويمتد إلى فنار البحر، ويعلو 
في مئذنة المسجد.



الملف



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  93

لغة المنارات الضوئية:
ألوان وإيقاعات وخصائص مميزة 

 ليس الضوء المنبعث من المنارات مجرد توهج ساحر، بل هو لغة خاصة 
محمّّلة بالرسائل المشفرة، تتحدّّث إلى كل ناظر إليها من حيث شدة 

الضوء وألوانه وأنماط وميضه المميزة.

في العصور القديمة وطوال العصور الوسطى، كانت المنارات تؤدي 
وظيفتها عن طريق أنظمة بسيطة، مثل النيران في المواقد الموضوعة 
على أبراج أو على رافعات قابلة للتحريك. ولكن بمرور الزمن، أصبحت 

أكثر تطورًًا وباتت أضواؤها أقوى وأكثر موثوقية. فكانت المواد الجديدة 
رت من الخشب والفحم إلى الزيوت  القابلة للاحتراق تؤدي دورها؛ إذ تطَوَّ

النباتية والحيوانية، وصوالًا إلى الغاز والكهرباء في أواخر القرن التاسع 
ت التقنيات البصرية الجديدة، مثل العواكس والعدسات  عشر. وقد أَدَّ
الخاصة، إلى تعظيم نطاق الضوء وشدّّته من خلال توجيهه في اتجاهٍٍ 

واحد. فعندما اخترع الفيزيائي الفرنسي أوغوستين-جان فرينل، عام 
1822م، عدسةًً مركبة قادرة على التقاط مزيد من الضوء المائل من 

 ، مصدره، أتاح لشعاع المنارة أن يكون مرئيًًّا لمسافات أطول. ومن ثََمَّ
وبفضل نظام الدوران الكامل بزاوية 360 درجة الخاص بالمنارات الذي 

وضعه المهندس السويدي جوناس نوربرغ عام 1890م، ظهر الضوء في 
هيئة ومضات إيقاعية رغم استمراريته وثبات مصدره.

تأتي أضواء المنارات بألوان مختلفة، فتشمل الأأبيض والأأحمر والأأخضر، 
ولكل لون دلالة ملاحية محددة. فالأأبيض يدل على المياه الآآمنة أو 

مركز الممرات الملاحية، في حين يُحُذِِّر الأأحمر من الأأخطار أو المناطق 
الخطرة. أما الأأخضر، فيُُشير عادةًً إلى الجانب الأأيسر من الممرات باتجاه 

المرفأ. وإضافةًً إلى الأألوان، تتمتع المنارات بأنماط ضوئية مميزة؛ إذ 
تُوُمض معظم المنارات بضوئها وتطفئه وفق نمط معين يُشُكِِّل هويتها 

الخاصة، ويُعُرف باسم "طابع الضوء". أما المدة الزمنية التي يتكرر فيها 
د عدد مرات تكرار "طابع الضوء"  ى "الفترة". ويُحَُدَّ هذا النمط، فتسَمَّ

لكل منارة وفقًًا لاتفاقيات دولية تُنُظّّمها "الهيئة الدولية لسلطات المنائر" 
في باريس، التي تضم أبرز الدول البحرية. ووفقًًا لهذه الاتفاقيات، قد 

تُوُمض المنارة بفواصل زمنية، مثل: 5 ثوانٍٍ، أو 10 ثوانٍٍ، أو 15 ثانية، 
وتصدر ومضات ضوئية منظمة في مجموعات تتألّّف من ومضتين أو ثلاث 

ومضات أو أربع، مع فترات توهُُّجٍٍ واختفاءٍٍ بين الومضات، يليها انطفاء 
لفترة قصيرة قبل تكرار النمط، وهو ما يُعُرف باسم "مجموعة ومضات 
الضوء". وهناك نمط آخر يُعُرف بـ "الأأضواء المستترة"؛ إذ يبثُُّ الضوءُُ 
لحظةًً، ثم ينطفئ مع استتار قصير بين فترات الإإضاءة. كما توجد فئة 

خاصة تعتمد على إضاءة الضوء وإطفائه بالتناوب وبمدد متساوية.

لت بعض إشارات المنارات إلى رموز شعرية  بهذه الومضات المتنوعة تحَوَّ
ورومانسية؛ إذ يقال إن منارة "مينوت ليدج" في ولاية ماساتشوستس 

الأأمريكية تُوُمض بالتسلسل الرقمي "1-4-3"، ويرمز شعبيًًّا إلى عبارة: "أنا 
أحبك" نظرًًا لتوافقها مع عدد حروف الكلمات لهذه الجملة؛ فـ "1" تُمُثّّل 

)I( "أنا"، و "4" تمثل )love( "أحب"، و"3" تمثل )You( "أنت". وسواء أكان 
ذلك مقصودًًا أم لا، فقد أضفى ذلك بُعُدًًا من الغموض والرومانسية 

على إشارات كانت تُعُدُُّ تقنيةًً بحتةًً، وهو ما يعكس العلاقة العميقة بين 
نسان والبحر والعزلة والأأمل الذي تمثّّله هذه المنارات. الإإ

شارات  شارة إلى أن بعض المنارات، استََخدمت إلى جانب الإإ تبقى الإإ
شارات الصوتية أيضًًا، مثل: الأأجراس، والمدافع، وصفارات  الضوئية، الإإ

نذار، للتحذير من الضباب وتعزيز فعالية الضوء، ولا سيما في ظروف  الإإ
شارات الضوئية نظامًًا متكامالًا يهدف  الرؤية الصعبة، بحيث تُشُكِِّل مع الإإ

إلى ضمان سلامة البحارة والمساعدة في توجيههم بأمان.

اسمها الغني بالدلالات  
تتجاوز كلمة "منارة" معناها المباشر، إذ تحمل 

معاني ودلالاتٍٍ غنيةًً في سياقات مختلفة.

: إن وظيفتها الأأصلية بوصفها منارةًً بحرية  أوالًا
تُضُيء الطريق وتمنح الأأمان، يجعلها تمثّّل 

الأأمل والثبات في وجه الشدائد. فكما يضيء 
شعاع المنارة الطريق للسفن التائهة، تُسُتخدم 

كلمة "منارة" في الوصف المجازي لتُُشير إلى 
شعاع  الأأشخاص أو الأأماكن التي تُعُدُُّ مصدرًًا للإإ

الفكري أو الروحي أو الثقافي. فيُُقال عن العلماء 
والمفكرين إنهم "منارات العِِلم أو الفكر"، وعن 

المدن أو المؤسسات التي تُضُيء دروب الناس 
"منارات الحضارة والتقدُُّم". 

ثانيًًا: تُجُسّّد المنارة في عزلتها وصمودها رمزًًا 
نسان في مواجهة تقلبات  خالدًًا يُحُاكي تجربة الإإ
الحياة وصعابها. فهي تقف شامخة وحيدة على 

الشواطئ والجزر والمنحدرات، عازفةًً نشيد 
الصمت واليقظة في وجه الأأمواج العاتية والرياح 

العاصفة. وهذه العزلة، التي قد تبدو للوهلة 
الأأولى وحدة قاسية، تتحوّّل في رمزية المنارة 

إلى مساحة للتأمل والتعمق؛ إذ تنمو القوة من 
داخل الوحدة، وينضج الصمود زهرةًً تتفتح وسط 

صخور القسوة. فالمنارة، بهذا المفهوم، هي 

صورة للروح التي تواصل التألق على الرغم من 
العواصف، فلا تسمح لأأي رياح أن تطفئ نورها، 

بل تزداد توهجًًا كلّّما اشتدت المحن. 

ثالثًًا: المنارة هي رمز للهداية الداخلية، وهي 
الضوء الذي يساعدنا في العثور على القيم 

والمبادئ التي نسير بها في الحياة، سواء أكان 
ذلك عبر إيمان روحي أم حكمة منيرة. فهي 

تدعونا لأأن نثق بنورنا الداخلي الذي يقودنا خلال 
الأأيام المظلمة نحو مستقبلٍٍ مشرق. ففي كل 

منارة قصةُُ أمل، وفي كل شعاع وعدٌٌ بأن لا ظلمة 
تدوم إلى الأأبد، وأن الهداية موجودة لمن يسعى 

إليها بلا كلل.



اجتماع الجمال والقوة
في عمارتها

تتناغم لغة المنارات الضوئية مع سحرها المعماري؛ إذ إن تلك الأأبراج 
التي لطالما وقفت على أطراف القارات والجزر قرونًاً من الزمن، وهي 

لت إلى رموز  تُشُكّّل خطوط السواحل وتُحُدد الحدود بين البر والبحر، تحَوَّ
للجمال والجاذبية المعمارية الفريدة. 

فعلى مرِِّ العصور، اتسمت هندسة المنارات باتباع أشكال معمارية 
كلاسيكية تتمثّّل غالبًًا في الأأبراج الأأسطوانية أو المخروطية. فقد كان 

هذا التصميم مثاليًًّا من الناحية العملية؛ إذ يُتُيح الارتفاع الكافي لمصدر 
الضوء تغطيةََ دائرةِِ رؤيةٍٍ واسعة تمتد إلى أميال بعيدة. وفي الوقت 

نفسه، فإن هذه الأأبراج تتميز بمتانتها وصلابتها، وهو ما يجعلها قادرة 
على تحمُُّل الظروف الجوية والبحرية القاسية. 

تشكّّلت تصاميم المنارات وفق قيود تفرضها عليها مواقعها المعزولة 
أمام البحار، فاستُُخدمت فيها أكثر المواد متانةًً، مثل: الطوب والحجر 

والحديد الزهر والخرسانة المسلحة؛ لتتحدّّى الرياح والعواصف 
والأأمواج العاتية. أما ألوانها الخارجية، فلا تقتصر على الزينة فحسب، 

ارةََ  بل تخدم أغراضًًا ملاحية مهمة؛ إذ تساعد أنماطُُ الطلاء المميزة البَحَّ
على تحديد منارات معينة عن بُعُد. لذلك، كانت تُطُلى بألوان تتباين 
مع محيطها، فيُُعدُُّ الأأبيض الساطع والأأحمر والأأسود خيارات شائعة 

لضمان الرؤية على خلفية المحيط أو الساحل. كما يتميز عديد من 
المنارات بخطوط أو مربعات أو أنماط أخرى تُضُفي عليها دلالات 

بصرية إضافية. فعلى سبيل المثال، تشتهر منارة "كيب هاتيراس" في 
ولاية نورث كارولينا الأأمريكية بنمطها الحلزوني بالأأبيض والأأسود الذي 

ل إلى رمز تراثي للنشاط البحري. تحَوَّ

وفي القرن الثامن عشر، تمَيَّزت هندسة المنارات بذكاء تصميمها، ولا 
نجليزي جون سميتون، الذي  سيما تلك التي أشرف عليها المهندس الإإ

استوحى تصميم منارة "إديستون" في بريطانيا من شجرة البلوط، وهو ما 
أتاح قاعدةًً واسعة تتناقص نحو القمة لموازنة الثبات مع الارتفاع. وقد 

استُُخدمت فيها تقنيات مبتكرة، مثل ترصيص الحجارة المتشابكة والجير 
ز من متانة المنارة وأصبحت  الهيدروليكي المفعل بالماء، وهو ما عَزَّ

نموذجًًا للبناء المتين الذي يتحمّّل تقلبات المحيط والعواصف. ومع حلول 
القرن التاسع عشر، طرأ تقدُُّم معماري آخر، وهو دخول التكنولوجيا 

البصرية الحديثة، كالعدسة المركبة "فريسنل" التي تطلبت تصميم غرف 
منارة زجاجية على القمة تسمح بإطقلا حزم ضوئية قوية. فكانت هذه 

جة تشبه الجواهر  الغرف غالبًًا مزخرفةًً ومدعومةًً بهياكل معدنية مُُزَجَّ
المتلأألئة فوق المنارة، وهو ما أسهم في خلق دراما بصرية رائعة بين 

الأأبراج المتينة والقمم الرقيقة التي تبعث الضوء.

ولكن الأأمر اختلف قليالًا في العصر الحديث، بحيث اتخذت عمارة 
المنارات مسارًًا أبسط وأكثر عصرية، مقارنةًً بمنارات الماضي، فتمَيَّزت 

بخطوطها النظيفة وتصاميمها الأأنيقة، واستخدامها لمواد مبتكرة تجمع 
بين الجمال والعملية. 

والمنارات، إلى جانب طابعها المعماري، تتفاعل بتناغمٍٍ فريدٍٍ مع بيئتها؛ 
إذ تُشَُيَّد غالبًًا فوق منحدرات شاهقة، أو جزر نائية، أو أراضٍٍ مرتفعة، 

لتشكِِّل خلفية طبيعية درامية تواجه البحر أو السماء. كما أن أشكال 
المنارات تعكس أحيانًاً ملامح الطبيعة المحيطة، عندما تناقض بأناقتها 

خشونة الصخور أو تعرجات الشواطئ، وهو ما يجعل الهيكل نفسه جزءًًا 
رشاد. ا من محيطه، يحكي قصص الصمود والإإ حّيًّ

الملف



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  95

بعض أبرز منارات الجزيرة العربية
تُعُدُُّ منطقة الخليج العربي موطنًًا لعدد 

من المنارات المميزة التي تمزج بين الأأهمية 
التاريخية والتفرد المعماري والوظائف 

البحرية الحيوية. فهي ترشد السفن عبر 
مياه الخليج العربي والبحر الأأحمر، في 
الوقت الذي تشكِِّل فيه علامات ثقافية 

تعكس التراث البحري والتطورات الحديثة 
في المنطقة.

في المملكة العربية السعودية، إضافةًً 
إلى منارة "جدّّة" الشهيرة، المذكورة آنفًًا، 

هناك منارات عديدة على طول ساحل 
البحر الأأحمر، منها: منارة جزيرة سيلة قرب 

المويلح، ومنارة شعاب شرمو بالقرب من 
ينبع، ومنارة جازان في الجزء الجنوبي من 
المملكة. وهذه المنارات، على الرغم من 

أنها ليست مرتفعة وبارزة هندسيًًّا مثل 

منارة "جدّّة"، فإنها تؤدّّي أدوارًًا حيوية في 
تحديد المياه الصالحة للملاحة، والشعاب، 

والضفاف، لحماية السفن من المناطق 
الخطرة. فعلى سبيل المثال، توجّّه منارة 

"شعاب شرمو" السفن التي تُبُحر في المياه 
الملأأى بالشعاب المرجانية قرب ينبع، وهي 

مهمة لضمان مرور آمنٍٍ عبر هذا الميناء 
التجاري الحيوي.

وفي الكويت، تُعُدُُّ منارة "ميناء الشويخ" 
من المعالم التاريخية التي تعكس الطراز 

المعماري المميز للمنارات في أوائل 
القرن العشرين. وقد شُُيّّدت هذه المنارة 

لمساندة الملاحة في ميناء الكويت الحيوي، 
الذي شهد تطورًًا سريعًًا، بفضل الازدهار 

الاقتصادي الذي شهدته الكويت، وهذا ما 
جعل من المنارة رمزًًا للتراث البحري العريق.

أما سلطنة عُُمان، فتمتاز بسواحلها الوعرة 
التي تحتضن مجموعة من المنارات الخلابة 
التي تجسّّد روح الحضارة البحرية العمانية 

العميقة عبر القرون. ومن أبرزها: منارة "رأس 
الحد"، الواقعة على الطرف الشرقي لشبه 

الجزيرة العربية، التي تحتل موقعًًا إستراتيجيًًّا 
بالقرب من محميات تعشيش السلاحف؛ 
حيث تمتزج بنيتها الحديدية الشبكية مع 

أحدث تقنيات الإإضاءة لخدمة طرق الملاحة 
البحرية الحيوية في مضيق هرمز. وهناك 

منارة "ديدامار"، التي بُنُيت عام 1914م على 
جزيرة ديدامار في المضيق نفسه، والتي تُعُدُُّ 
ز بنظام إضاءة  أول منارة في السلطنة، وتتمَيَّ

قوي يصدر ومضتين مضيئتين مكثفتين كل 
10 ثوانٍٍ، وهو ما يمنحها هوية بصرية مميزة 
لكي تحافظ على أمان الملاحة في هذا الممر 

البحري المهم.

تُعُد منارة جدة الأأطول في العالم. منارة جامعة الملك عبدالله للعلوم والتقنية.



المنارة في 
الآداب والفنون

الملف



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  97

والحياة. ومن هذا المنطلق، تأتي قصة غامضة 
من "جزر فلانان" في إسكتلندا، حيث اختفى 
ثلاثة حراس منارة من دون أثر عام 1900م، 

وعندما وصل حارس بديل، وجد المنارة 
مهجورة، والباب مفتوحًًا، والوجبات نصف 

مأكولة، والساعة متوقفة في وقت غير عادي. 
فتأرجحت التفسيرات بين اختطاف كائنات 

فضائية وأرواح شبحية لهؤلاء الحَرَّاس، وقد 
أفاد السكان المحليون بسماع أصوات غريبة 

تُنُادي بأسماء الرجال المفقودين لسنواتٍٍ بعد 
تلك الحادثة.

قصة أخرى تأتي من "منارة تيفينيك" في 
بريتاني الفرنسية، الواقعة في مياه "را دو 
سين" الغادرة المعروفة بتياراتها القاتلة، 

واكتسبت سمعة سيئة بأنها "بوابة الجحيم". 
بدأت القصة مع حارس المنارة الأأول، الذي 

أُصُيب بالجنون بسبب أصوات تطالبه بمغادرة 
الجزيرة، ثَمَّ لقي خليفته مصيرًًا مشابهًًا، وهو 

ما أسهم في نسج الأأساطير المحلية التي 
أفادت بأن الجزيرة كانت مسكونة بـ "أنكو"، 
المخلوق الأأسطوري الذي يرمز إلى الموت، 

ارة الذين جرفتهم  ويُعُتقد أنه يجمع أرواح البَحَّ
التيارات المائية العنيفة.

وإضافةًً إلى ذلك، يمتد التداخل بين الأأسطورة 
وصورة المنارة إلى ما يتجاوز الحدود البحرية 
ليشمل العوالم النفسية والروحية. فقد رأى 

المحلل النفسي المعروف، كارل يونغ، في 
المنارة نموذجًًا نمطيًًّا قويًّاً للذات؛ إذ تُمُثّّل 

نورًًا داخليًًّا هادئًاً ينير ظلمات اللاوعي. فكما 
تصمد المنارة في مواجهة البحر العاصف، 

تضيء الذات طريقها وسط فوضى المشاعر 
والصراعات الداخلية، معبرةًً عن الأأمل 

والوضوح والكمال. وهذا الجانب الرمزي يفسّّر 
استمرار حضور المنارات في الأأساطير؛ إذ إنها 

لا تجسّّد الهداية الخارجية فحسب، بل ترمز 
أيضًًا إلى رحلة التحوُُّل والنمو الداخلي. 

أبعادها الروحية في الأأساطير القديمة
في الثقافات البحرية القديمة، كانت المنارات 

تُعُدُُّ، في كثير من الأأحيان، هياكل مقدسة، 
حيث تتلاشى الحدود بين الأأرضي والروحي، 
وكان يُنُظر إلى الضوء نفسه على أنه تجسيد 

ارة  لقوة أعلى، أو شعلة أثيرية تربط البَحَّ
بالآآلهة أو العوالم الأأخرى. فكانت منارة 

سكندرية الأأسطورية، إحدى عجائب الدنيا  الإإ
السبع، أكثر من مجرد تحفة معمارية؛ إذ كان 

يُعُتقد أنها تحوي أرواحًًا تُبُارك السفن وتحميها 
من الأأخطار. وكانت الروايات تهمس بأن من 

مَكَّ في البحر والمصير،  يُسُيطر على نورها يتح
س.  ويكون وسيطًًا بين البشر وما هو مُُقَدَّ

وتُقُدِِّم الأأساطير الأأوروبية الشمالية تصوراتٍٍ 
حيةًً للنور بوصفه مرشدًًا إلهيًًّا عبر محيطات 

واسعة مظلمة. فكانت النيران المشتعلة داخل 
ارة  المنارات القديمة تُسُتخدََم إشاراتٍٍ للبَحَّ

الذين يعبرون مياهًًا خطِِرة زاخرة بالأأعاصير. 
وكان يُعُتقد أن هذه النيران قد أوقدتها آلهة أو 

أرواح تنشر البركات والحماية.

وتتميّّز ثقافات أخرى بنماذج مشابهة؛ ففي 
الفولكلور الياباني، تُعُدُُّ المنارات الساحلية 
بوابات إلى عالم الأأرواح؛ إذ يعمل ضوؤها 

الوهّّاج قنواتِِ تواصلٍٍ بين الأأحياء والأأموات، 
فتصبح المنارة عتبةًً روحيةًً تربط بين عالََمين 
بإيقاع منتظم، مقدِِّمةًً العزاء للأأرواح التائهة 

وللأأحياء على حٍدٍّ سواء.

من جهة أخرى، تُصُوُُّر عديد من الأأساطير 
د  حارس المنارة على أنه شخصية وحيدة تتجَسَّ

فيها اليقظة الدائمة. فغالبًًا ما يظهر هؤلاء 
الحَرَّاس في الفولكلور الشعبي بوصفهم 

حُُماةًً مزودين بصفات خارقة، أو نُسُّّاكًًا، أو 
كائنات مسحورة تتجاوز مهامهم رعاية شعلة 
المنارة. في الميثولوجيا السلتية، تندمج هذه 

الشخصيات مع نمط "الحارس" الذي يقف على 
عتبة الجسر بين العوالم الحََدِِّية، بين الموت 

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  97



في الفن التشكيلي
رمز الثبات والنور وسط الطبيعة 

الغادرة والموحشة

كما يتجاوز الحضورُُ الغامض للمنارة الأأساطيرََ والفولكلور الشعبي، 
فهي تحضر أيضًًا في مجالي الرسم والتصوير بأبعادٍٍ رمزية غنية. ففي 

عالم الرسم، وعلى مدى قرونٍٍ، كانت المنارات نقاط جذب بصرية 
ذات تأثير درامي قوي، بحيث تُبُرِِز التناقض بين صلابة هذه المنشآت 

وثباتها، وبين حركة البحر والسماء المتغيرة والمتقلبة التي تحيط بها.

من أشهر الأأعمال الفنية التي جسّّدت هذه الرمزية، لوحة "منارة بيل 
نجليزي جوزيف مالورد وليم تورنر )1819م(، وتُعُدُُّ  روك" للرسام الإإ

من أشهر لوحات المنارات على الإإطقلا. فهي تُصُوِِّر المنارة وسط 
بحار عاتية، معبرةًً عن أنشودةِِ قوة الطبيعة وعظمة الهندسة البشرية 

والشجاعة. فقد استخدم "تورنر" الضوء والجو العاصف ليخلق 
إحساسًًا هو مزيج بين الرهبة والطمأنينة. وقد واصل فنانون آخرون 

هذا التقليد، مثل الرسام الأأمريكي إدوارد موران في لوحة "منارة 
ساندي هوك" )1876م(، والأألماني كارل بليشن في "بحر عاصف مع 
منارة" )1826م(، من خلال تصوير دور المنارة وسط أجواء طبيعية 

درامية، مع التركيز على التباين بين الضوء والظل، والهدوء والعاصفة، 
والخطر والنجاة.

نجليزي تورنر )1819م(. لوحة "منارة بيل روك" للإإ

الملف



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  99القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  99

وفي عالم التصوير الفوتوغرافي، تظل المنارات موضوعًًا غنيًًّا ومتجدّّدًًا 
يلتقط أجواءًً متعددة ويتناول هوية المكان وتفاعل الضوء مع البيئة 

الطبيعية. وينجذب المصورون باهتمامٍٍ عميقٍٍ إلى التفاصيل المعمارية 
الفريدة التي تتمتع بها المنارات، وكيف يتسَرَّب الضوء من داخلها 
ليسقط على المحيط، مولّّدًًا مشاهد خلاّبّة تنسجم فيها المنشآت 

المادية مع الاتساع الطبيعي الساحلي.

وعلى عكس اللوحات التي تمنح الفنان حرية التعبير العاطفي والتفسيري، 
تحفظ الصور الفوتوغرافية لحظاتٍٍ معينةًً من الزمن، تُبُرز حوار المنارة 

المستمر مع محيطها، سواءًً في ضوء الفجر الخافت الذي يُنُير البرج 
الساحلي، أو في الظلال البارزة لمنارةٍٍ تُحُاكي أشعة غروب درامي. 

ويُعُدُُّ المصور الفرنسي جان غيشارد، من أشهر المصورين في مجال 
تصوير المنارات؛ إذ يشتهر بصورة درامية التقطها عام 1989م لمنارة 

دت لحظة نادرة وقوية  "لا جومونت" وسط عاصفة عنيفة، حيث جَسَّ
لموجة عملاقة تضرب المنارة، وهو ما جعلها من أشهر صور المنارات 
في العالم. وتمكن غيشارد من التقاط هذه اللحظة النادرة من طائرة 

مروحية، مع تضمين أحد حراس المنارة في المشهد، ما أضفى عليها بُعُدًًا 
إنسانيًًّا وقصة بقاء مدهشة. مُُصوِِّرُُ منارات بارز آخر، هو جوشوا نوويكي، 

المعروف بتوثيقه لعظمة "منارات ميشيغان التاريخية" وسحرها بعيون 
حريصة على التقاط الضوء الطبيعي والظروف الجوية الدرامية، فتُُبرز 

أعماله تفرُّدُ الهندسة المعمارية والمزاج الجوي لتلك المعالم الساحلية، 
وهو ما أكسبه تقديرًًا واسعًًا في مجتمعات السياحة والطبيعة.

لوحة "منارة ساندي هوك" للأأمريكي إدوارد موران في )1876م(.

لوحة "بحر عاصف مع منارة" للأألماني كارل بليشن )1826م(.



في الشعر والرواية
بين المعنى المباشر والدلالات

ويقدّّم البريكان حارسََ الفنار بوصفه شاهدًًا على أحداث كثيرة؛ الموتى 
والتائهين، والقراصنة وسفنهم الغارقة بسبائك الذهب اللامعة في 

العيون، فيقول:

"هو التيه المجرّدّ في العراء..
أتذكّّر الموتى ولون دموعهم في الزمهرير..

أتذكّّر الأأموات والسفن الغريقة والكنوز
وسبائك الذهب المصفّّى والعيون اللامعات..

وتقرّّ أسلحةُُ القراصنة الكبار...
يا طالما أسريتُُ عبر الليل أحفر في القرار".

أما الشاعر السعودي محمد العلي، فيغوص أعمق في قصيدته "فنار"؛ 
إذ يؤنسن هذا الكائن الشامخ على البحر، ويمنحه روحًًا تتهادى فيها 

الأأساطير القديمة على صفحات الموج، وينزف من قلبه الضوء للعابرين:

"واقفٌٌ يتهجّّى الأأساطيرََ في لغةِِ الموج
يتمََلّّى الزحافََ الذي لا يكاد يبين على رقصه حين تعدو الرياح

وينزف من قلبه لمحاتٍٍ من الضوء والشوق للقادمين".

كما يُصُوِِّره وهو يبكي خفيةًً على غرقى البحار، وتتكحّّل عيناه بفرح الماء 
حين يقطر من ريش النوارس التي تمر من حوله:

"تمرّّ النوارس من حوله، فيكحِِّل عينيه من فرح الماء يقطر من ريشها".

تنوّّعت استخدامات المنارة )الفنار( في الشعر العربي المعاصر تحديدًًا؛ 
إذ يكاد الشعر القديم يخلو من توظيف هذه المفردة المستحدثة نسبيًًّا. 
وقد عمد الشعراء المعاصرون إلى توظيفها في قصائدهم، تارةًً بمعناها 

المباشر المرتبط بالبحر، حيث تهدي البحّّارة التائهين إلى السواحل، 
وتاراتٍٍ أخرى بمعناها الرمزي بدلالاته المتعددة، تبعًًا لزاوية توظيف 

الشاعر لها في نصِِّه.

فعلى سبيل المثال، يستعيد أحمد شوقي في منفاه بالأأندلس، في 
قصيدته "غربة وحنين للوطن"، صورة الفنار الشامخ في حي المكس 

سكندرية، ذلك الفنار الذي ظلّّ شاهدًًا على تاريخ المدينة لأأكثر من  بالإإ
120 عامًًا، فيقول:

"نفسي مرجـلٌٌ، وقلـبي شــراعٌٌ
بهما في الضلوعِِ سيري وأرسي 	

واجعلي وجهََكِِ الفنارََ ومجراكِِ
يدََ الثـغرِِ بيـن رمــلٍٍ ومََــكسِِ". 	

أما الشاعر العراقي محمود البريكان، فقد كتب قصيدته الشهيرة "حارس 
الفنار"، يصوّّر فيها بشاعرية عالية على لسان الحارس، ترقّّبه الطويل لـ 

"الزائر المجهول" القادم من أمواج البعيد، المُُبحِِر في التيه:

"أعددتُُ مائدتي وهيّّأتُُ الكؤوس،
متى يجيء الزائر المجهول؟

أوقدتُُ القناديلََ الصغار ببقية الزيت المضيء،
فهل يطول الانتظار؟".

الملف

محمود البريكان.أحمد شوقي.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  101

ه بجعل الفنار مماثالًا للشاعر في وحدته وغربته،  ثم يختم العلي نَصَّ
متسائالًا بدهشةٍٍ عن قدرته على الوقوف صامدًًا بلا أمل:

"قل لي الآآن، كيف تُجُيد الوقوف بلا أمل مثل نخلة؟ أيها الشاعر 
المتوحِِّد".

وكذلك كتب الشاعر الأأمريكي هنري وادزورث لونغفيلو، أحد أبرز 
 The( "شعراء القرن التاسع عشر، قصيدة كاملة بعنوان "المنارة

 ، Lighthouse(، يصف فيها ذلك البنيان الهائل بأنه عمود من نار ليالًا
وعمود من سحاب نهارًًا:

"يمتد ذلك الجرف الصخري بعيدًًا في البحر، 
وعلى رأسه الخارجي، على بُعُد أميال، ترفع المنارة بنيانها الهائل:

، ومن سحاب نهارًًا".  عمود من نار ليالًا

ويُبُرز "لونغفيلو" فرح السفن حين ترى نورها يشعل الأأفق:

"والسفن العظام تمضي وتعود.. ودائمًًا تبتهج حين ترى نورها يشتعل".

مدعاة للتأمل الفلسفي في الرواية
أما في عالم الروايات، فتتعدّّد الدلالات وتتسع دوائر التأمّّل الفلسفي في 

كثير من الأأعمال. ولعل أحد أشهر النصوص التي جعلت المنارة محورًًا 
نجليزية البارزة  رئيسًًا تدور حوله الحبكة، هي رواية "إلى المنارة" للكاتبة الإإ

في القرن العشرين، فرجينيا وولف.

تتمحور الرواية حول عائلة "رامزي" التي تعيش على جزيرة في إسكتلندا، 
وتبدأ تعقيدات الحكاية، بكل حمولاتها التأملية والفلسفية، حين يُبُدي 

أحد الأأطفال رغبة في زيارة المنارة، لكن والده، "السيد رامزي"، يعترض 
متعذرًًا بسبب سوء الأأحوال الجوية. ومن خلال ثلاثة فصول تمثّّل 

ثلاث مراحل زمنية مختلفة، نُصُغي للأأصوات الداخلية لأأفراد العائلة 
وضيوفهم، بكل ما تحمله من تأملات ذاتية وتقاطعات نفسية وفكرية.

وتبرز في الرواية دلالة رمزية مهمة تتمثّّل في شخصية "ليلي بريسكو"، 
نجاز لوحتها  الصديقة المقرّّبة للعائلة والفنّّانة التي ظلّّت تكافح لإإ

لهام. ولم تكتمل لوحتها إلا في اللحظة نفسها التي  المستعصية على الإإ
يصل فيها أبناء "السيد رامزي" أخيرًًا إلى المنارة في خاتمة الرواية )أي بعد 

عشر سنوات من أحداث الجزء الأأول(، في توازٍٍ رمزي بين اكتمال الرحلة 
الخارجية واكتمال الرؤية الفنية.

وفي الأأدب العربي، لا تخلو المنارة كذلك من الحضور في عدد من 
الأأعمال الروائية والقصصية. فعلى سبيل المثال، رواية "حارس المنارة" 
التي تمتاز ببناء واقعي يحمل إسقاطات رمزية عديدة تدفع القارئ إلى 

التأمل. تدور أحداث الرواية حول شاب استيقظ بعد أيام من فقدان 
الوعي في قبو المنارة، وكل ما يعلمه، بعد أن أفاق، هو ما أخبره به والده 

بأن أهل القرية بحثوا عنه طويالًا حتى وجدوه مقيّّدًًا في القبو وجسده 
مغطًًّى بالكدمات. ومن هنا، تبدأ رحلة السرد لكشف الملابسات التي 

قادته إلى تلك الحالة؛ إذ يأخذنا الكاتب إلى أعماق عالمه الداخلي، متتبعًًا 
آثار الصدمات والظروف التي انعكست على واقعه، في عالمٍٍ تغيب عنه 

العدالة الاجتماعية التي تُشُكّّل محور الرواية.

هنري وادزورث لونغفيلو. محمد العلي.



المنارة في السينما:
ملاذٌٌ للبحارة.. سجنٌٌ للعََقل

في ظلمات البحار الحالِِكة، وأمواجِِها العالية وقسوة عواصفها 
العنيفة، وبردها القارس، يتطلّّع البحّّارة في السفن إلى ضوء المناراتِِ 

الذي يشقّّ الظلام، إيذانًاً بنهاية التيه، ومعلنًًا عن اقتراب الوصول، 
وموجّّهًًا نحو البر الآآمن. المنارة هي الدليل، وهي الملاذ، وهي الأأمل 

بنهاية كل عذابات البََحر؛ وبفضل هذا صارت المنارات رمزًًا للأأمان 
وكناية عن الدليل الذي يبدد الخوف وينهي التيه في المجهول.

غير أن وجهها في السينما كان مختلفًًا عن هذه الرمزيات التي تحمل 
معاني السلام والطمأنينة بعد الخوف؛ إذ إن كثيرًًا من السينمائيين 

اختاروا تشريح وتفكيكََ المنارة ورمزياتها وإعادة تركيبها من جديد في 
صورة مغايرة.

وعند استحضار أهم الأأفلام التي كانت المنارة هي فضاءها الرئيس، 
 (The Lighthouse) "يبرز فِِلم المخرج الأأمريكي روبرت إيغرز "المنارة

(2019م)، ففيه تظهر المنارة كيانًاً يستلب إرادة ساكنيها من الحراس؛ إذ 
يتلاشى ذلك الرمز التقليدي للهداية ليحل محله حصار نفسي مطبق في 

مساحة ضيقة ومنعزلة.

فِِلمُُ الرعب الذي يقدّّم أشكاالًا مختلفة من الظلام النفسي، يبدأ 
بوصول عامِِلين هما ويك )ويليام دافو( ووينسلو )روبرت باتينسون(، 

دارة وحراسة منارة قديمة تنتصب على  إلى جزيرة صغيرة مقفرة، لإإ
شاطئها. وعلى مدار أيام وليالٍٍ طويلة من العزلة، يعمنلا، ويأكنلا، 

ويشربان، وينبشان في حياة بعضهما، مؤسسين حالة من العداء 
الحاد المتولّّدِِ من اختلاف الطباع والملل. في الفِِلم تعوي الرياح، 

وتتجول الكاميرا ببطء، ويزأر البحر، ويستعرض "إيغرز" قدراته 
السينمائية المذهلة عبر السيطرة على المََشََاهِِد، واستخدام إضاءة 

تعبيرية، وإطار سينمائي مربع قديم الطراز يزيد من الشعور برهاب 
الأأماكن الضيقة، ويطمس بسلاسة الخطوط الفاصلة بين الحيزين 

المادي والذهني. 

تتحوَّّل الحياة داخل مبنى المنارة بالنسبة إلى الرجلين إلى متاهةٍٍ 
متكاملة الأأركان، يضيع فيها كلاهما، فيما النور الذي يدلّّ التائهين 

فوقهما يصبح سرابًاً لا يمكن الوصول إليه، ولن يهدي أّيًّا منهما إلى 
الرشد أو الصواب.

وعلى النحو نفسه من الانحراف عن رمزية الأأمان، تبدو المنارة في 
فِِلم مارتن سكورسيزي "جزيرة شاتر" (Shutter Island) (2010م)، 
ذروة المتاهة أو مستقر الحقيقة المرة التي يهرب منها العقل. يبدأ 

الفِِلم بهدوء، أو هذا ما يريد إقناع مشاهديه به، إذ يصل المارشال 

تيدي دانيلز )ليوناردو دي كابريو( إلى جزيرة "شاتر" قُُبالة ساحل 
ماساتشوستس للتحقيق في قضية اختفاء مريضة من مصحة مُُقامة 

على الجزيرة.

ومع تقدّّم الأأحداث في الفِِلم يدخل المشاهِِد إلى المتاهة التي وجد 
البطل نفسه فيها، يغيب مفهوم الحقيقة ويتلاشى تمامًًا، فكل ما 

يعيشه البطل من أحداثٍٍ قد يكون مؤامرة دبرها مديرو المصحة، أو 
ربما يكون قد فقد عقله بالفعل، وكل ما يراه مجرد أوهامٍٍ.

وكما لو كان مُُبحرًًا في ظلام ليلٍٍ حالك، تظهرُُ المنارة في الفِِلم مذًًلاا 
للبطل من جحيم الجزيرة، فيتجه إليها لكشف الأأسرار والخروج من 

المتاهة التي وجد نفسه فيها، غير أن المنارة لن تقدّّم له إلا تيهًًا 
يُضُاف إلى التيه الذي تورّطّ فيه، فلا حقيقة تُكُشف، ولا مأساة تنتهي، 

ولا أمان يجد.

وفي الفِِلم الكلاسيكي "صخرة الرعد" (Thunder Rock) (1942م) 
نجليزي روي بولتينغ، تأخذ المنارة شكالًا آخر، غير بعيد عن  للمخرج الإإ
الذهن والصراعات التي تدور داخله؛ إذ تصير مساحة للتأمل الفلسفي 
ومواجهة الماضي وخيارات الحياة. يفرّّ إليها البطل من ضجيج العالم 

وويلات الحرب، ناشدًًا العزلة والسكينة. 

المنارة، هذا البناء الذي يصوّّره الفِِلم واقفًًا بكل شموخ على صخرة 
شاهقة مطلّّة على البحيرة الشاسعة، يفشل في أن يوفر للحارس ما 

جاء في طلبه، وإنما يضعه وجهًًا لوجه مع أرواح غابرة تستوطن خياله 
وتُجُبره على مراجعة خياراته الأأخلاقية.

الملفالملف



مشهد من فِِلم "جزيرة شاتر" )2010م(.

مشهد من فِِلم "المنارة" )2019م(.

القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  103



الملف

بعد التقدم التقني:
أسيبقى للمنارات مستقبل؟

والاقتصادية تؤثر أيضًًا في بقاء المنارات قيد التشغيل. فكثير من 
الدول أتمتت مناراتها، وهو ما خفّّض من تكاليفها مع الحفاظ على 

وظيفتها الأأصلية، ولا سيما أن إيقاف تشغيلها تمامًًا قد يؤثر في النسيج 
الاجتماعي والثقافي المرتبط بهذه المعالم البحرية.

ومع ذلك، فقد حُُوّّلت عديد من المنارات التي توقفت عن العمل 
إلى متاحف، أو معارض فنية، أو دُُور ضيافة، مستفيدةًً من مناظرها 

الآآسرة، وتصميماتها الداخلية المُُدمجة، ومواقعها المُُثيرة. ففي إسبانيا، 
، أصبحت منارة "فارو كابو" في سانتاندير، مركزًًا للفن المعاصر.  مثلًاا

وفي أستراليا، تحوََّلت منارة "كيب أوتواي" إلى موقع تراثي ومساحة 
تعليمية. وفي النرويج، أصبحت منارة "ريفينغن" متاحة للجمهور 

بوصفها جءًًزا من شبكة أوسع من الأأصول الثقافية الساحلية. 

وهناك منارات أخرى في العالم أصبحت معالم جذب سياحي لما 
تشتهر به من أهمية تاريخية، وهندسة معمارية فريدة، ومواقع ذات 

مناظر الخلابة. والأأمثلة على ذلك عديدة، من بينها: منارة "تورليتيس" 
في اليونان التي تتميز بموقعها على جزيرة صخرية أمام ميناء أندروس؛ 

ومنارة "كيب بوينت" في جنوب إفريقيا التي تقع على منحدرات 
وعرة، وتوفر إطلالات بانورامية رائعة على المحيط؛ إضافةًً إلى "منارة 

مقديشو" الأأثرية التي هي رمزٌٌ تاريخي مهمّّ في مدينة مقديشو عاصمة 
سلامية وأعظمها في  الصومال، بحيث تُعُدُُّ واحدة من أقدم الموانئ الإإ

شرق إفريقيا.

يعتمد العالم البحري اليوم، إلى دٍٍّح بعيد، على أنظمة محلاة 
إلكترونية متطورة، مثل: نظام تحديد المواقع العالمي، والمساعدات 
المحلاية المضيئة، والعوامات، ومنارات الاستجابة الرادارية، وأنظمة 
التعريف الآآلي والخرائط البحرية. وتوفر هذه التقنيات تحديدًًا دقيقًًا 
للمواقع، وتقدّّم بيانات لحظية، وهو ما يقلل الاعتماد على العلامات 

الفيزيائية؛ إذ يمكن للسفن الآآن رسم مسارها بدقة متناهية، بغض 
النظر عن حالة الطقس أو الرؤية، وهو ما يُوُحي بأن المنارات قد 

أصبحت بلا فائدة، أي مجرد هياكل تجاوزها الزمن.

ولكن، على الرغم من ذلك، هناك أسباب قوية تجعل المنارات تحتفظ 
لكترونية ليست معصومة من  ، الأأنظمة الإإ بقيمتها الوظيفية. أوالًا

شارات،  الخطأ؛ إذ قد تفشل بسبب أعطال تقنية، أو تشويش على الإإ
أو هجمات إلكترونية. وفي مثل هذه الحالات، تعمل المنارات بوصفها 
شبكة أمان احتياطية، فتقدّّم إشارات بصرية حاسمة لتجنب الكوارث. 
ثانيًًا، تساعد المنارات، السفن الصغيرة، والقوارب الترفيهية، وأساطيل 

الصيد التي قد تفتقر إلى معدات محلاية إلكترونية متطورة؛ إذ ليس 
لدى كل البحََّارة وصولٌٌ إلى أحدث مبتكرات التكنولوجيا، وهو ما يُبُقي 
إشارات الضوء التقليدية ذات صلة، ولا سيما في المناطق النائية التي 

تفتقر إلى البنية التحتية الرقمية.

إضافةًً إلى ذلك، فإن طبيعة البيئة والمناخ تدعم استمرار فائدة 
المنارات؛ إذ يمكن للضباب الساحلي، والعواصف، والشذوذات 

لكترونية. وفي مثل هذه الظروف  المغناطيسية، أن تعطّّل المحلاة الإإ
الجوية الصعبة، يكون شعاع المنارة الذي يخترق الضباب مساعدًًا 

فعّّاالًا لا يمكن للتكنولوجيا استبداله بالكامل. كما أن العوامل البيئية 

منارة "فارو كابو" في سانتاندير، إسبانيا.



القافلة  |  يناير - فبراير ٢٠٢٦  |  105
www.qafi lah.com

امسح رمز الاستجابة 
السريعة للاطلاع على 

مختارات من ذاكرة القافلة

صورة من مقالة “الوجه الحسن”، 
نشرت في مجلة القافلة عدد 

)نوفمبر 1970م( ضمن تقرير 
للمجلة عن مدينة الوجه. 



مجلة ثقافية منوعة تصدر كل شهرين  -  العدد ٧١٤ | يناير - فبراير 2026




